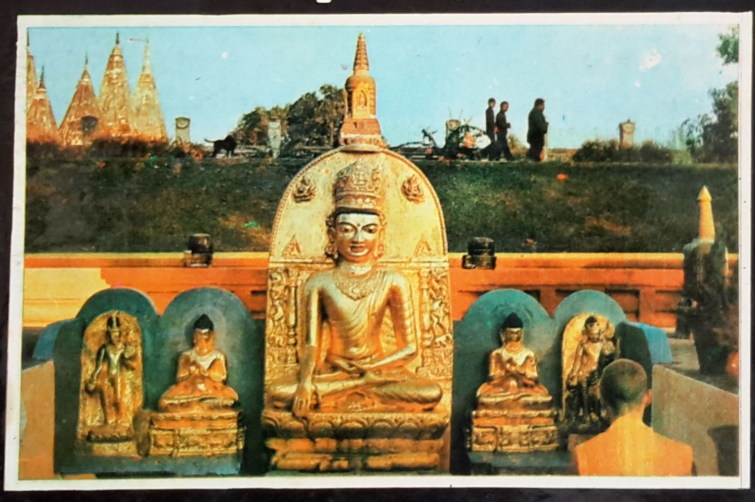
# မြတ်ဗုဒ္ဓသာသနာ ပုံတော်သမိုင်း

ဒုတိယတွဲ



ဆဓျာဝန်တင်ဖြွေ

# မြတ်ဗုန္ဓ သာသနာ ပုံစတာဒ်သမိုင်း

စုဆောင်းတင်ပြသူ

ဆရာဝန်တင်ရွှေ

တွဲဖက်ပြုစုသူ

ဒေါ်အေးသန့်

DR. TIN SHWE

M.B.B.S., D.P.T.M. (Rgn) D.C.M.T., Ph.D. (London)

Fellow of Royal Society of Tropical Medicine and Hygiene (U. K.)

Member of American Society & Tropical medicine and Hygiene (U.S.A.)

Fellow of College of Leprologists (Brazil)

Member of Indian Association of Leprologists (India Fellow of International Leprosy Association.

and

DAW AYE THANT

ခုတ်ထတွဲ

ဤဒုတိယတွဲမှ "ဗုဒ္ဓ၏တရားတော်များ" ကို မန္တလေးတက္ကသိုလ် ပါဋိပါမောက္ခ (အငြိမ်းစား) ဆရာကြီး ဦးတင်လွင် ကစီစစ်ပေးပါသဖြင့် အထူးကျေးဇူးတင်ရှိပါသည်။ စာမူခွင့်ပြုချက်အမှတ်

999/08 (0)

ပျက်နှာဖုံးခွင့်ပြုချက်

21/80 (8)

ပထမအကြိမ်

ဒုတိယဘွဲ့

အ်ဂ္ငေမ

2000

တန်ဖိုး

90 mg

မျက်နှာဖုံးပန်းချီ

ကြည်မြင့် (ဆေးသုတေသန)

စာအုပ်ချုပ်

ෛරි නෙ∶ා දි

#### ထုတ်ဝေသူ

ခေါ် အေးသန့် (၈၂၄၈၉) တင်ရွှေစာပေ၊ ၃၉-ဦးကြွယ်ဟိုးသမ်း ကြည့်မြင်တိုင် ရန်ကုန် ဖုံး ၃၁၈၅၁

#### ပုံနှိပ်သူ

မျက်နှာဖုံးနှင့် အတွင်းစာသား စာလုပ်ငန်း (၀၅၅၅) ၁၉၄-၃၃-လမ်း ရန်ကုန်

#### ဖြန့်ချီရေး

တင်ရွှေစာပေ ၃၉။ ဦးကြွယ်ဟို:လမ်း၊ ကြည့်မြင်တိုင်။

၁၉၉၀ အောက်တိုဘာလ

နိုဒါန်း

ဗုဒ္ဓသာသနာပုံတော်သမိုင်းစာအုပ်ပထမတွဲတွင်ဗုဒ္ဓမပွင့်မီအိန္ဒိယနိုင်ငံအကြောင်းမှအစပြု၍ ဘုရားရှင်နှင့်ပတ်သက်သော ဗုဒ္ဓဝင်မှနိုင်ငံတကာအစိုးရများကပြုပြင်ထိမ်းသိမ်းစောင့်ထားသော တန်ဖိုး မဖြတ်နိုင်သည့်ရေးဟောင်းအနုပညာလက်ရာများကိုစုပေါင်း ဖေါ်ပြထားပါသည်။ ပြီးနောက် ဗုဒ္ဓဝင်တွင်ပါရှိပြီး ယခုမြင်တွေ့နိုင်သောနေရာဌာနများမှဓါတ်ပုံများကို ဖေါ်ပြခဲ့ပါသည်။

ယခုဒုတိယတွဲတွင် ဘုရား- "ဘုရားရှင်၏ ဓါတ်တော်မွေတော်များ \*ပက်သျှဝါခါတ်တော် \*တရုတ်နိုင်ငံမှဗုဒ္ဓစ္စယ်တော်မြတ် **ံ**သိရိလင်္ကာကျွန်းမှဗုဒ္ဓစ္စယ်တော် \*ဘုရားရှင်ရုပ်ပွါးတော်များပေါ်ပေါက်လာခဲ့ပုံ ဒေသအလိုက်ကွဲပြားခြားနားသွားဆောပုံတော်များ စဓာတီပုထိုးများပေါ် ပေါက်လာပြီး ဓောတ်အလျောက်ပြောင်းလဲသွားပုံ တရား-ပိဋိကတ်သုံးပုံ-ဘုရားကိုယ်တိုင် ဟောကြားခဲ့သော တရားတော်များနောက်ပိုင်းပြောင်းလဲသွားသောအတွေးအခေါ် ။အယူအဆသစ်များ သင်္ဂါယနာတင်ပွဲကြီးများ ပိဋိကတ်တိုက်ကြီးများ ဗုဒ္ဓတက္ကသိုလ်ကြီး သံဃာ-ဘုရားရှင်၏သာဝကကြီးများ နိုင်ငံအသီးသီးမှသံဃာများကိုဦးဆောင်ခဲ့သော ဆရာတော်ကြီးများ အကြောင်းကိုတင်ဆက်ပါမည်။

စင်ဗုဒ္ဓဘာသာကိုလည်းအသေးစိတ်ရှင်းလင်းဖေါ်ပြပေးပါမည်။ မဟာယာနဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များ၏ အတွေးအခေါ် အယူအဆကျမ်းစာအသီးသီး တို့ ကိုစာဖတ်သူတိုင်းနားလည်ရအောင် ဓါတ်ပုံ ရုပ်ပုံ ရှင်းလင်းချက်များဖြင့် တင်ပြပါမည်။ မပြီးလျှင် တိဘက် နိပေါ ဘူတန် စသည့် နိုင်ငံများ၌ ထွန်းကားလျက်ရှိသော တန္တရ ဗုဒ္ဓဘာသာကို ရှင်းလင်းပေးပါမည်။ လားမားဘုန်းတော်ကြီးများအကြောင်းကို အသေးစိတ်ဖေါ်ပြပါမည်။ ? •အင် ဒိုနီးရှားနိုင်ငံသို့ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်ပြန့်ပွားသွားရာကကမ္ဘာ့အုံဖွယ်တစ်ပါး ဖြစ်နေလျှက်ရှိသော ဗရာဘုဓောစေတီတော်မြတ်ကြီးကိုပင်ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များ တည်ဆောက်ခဲ့ကြပါသည်။ ယခုခေတ်တွင် ဗုဒ္ဓဘာသာထွန်းကားရာဒေသ–ကျဉ်းမြောင်းလာခဲ့ပုံကို ဝမ်းနည်းဖွယ်ရာရှ မြင်ဖတ်ရှကြရပါမည်။ •နောက်ဆုံးတွင်လက်ရှိလုပ်ရှားနေကြသော ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များ အနောက်တိုင်း၌ စတင်ထွန်းကားလာသော ဗုဒ္ဓဘာသာ ပြန်လည်ဦးမော့လာသောထေရဝါ ဒဗုဒ္ဓဘာသာစသည့်

#### ဆေးရောင်စုံပုံတော်များ

(၁) ပြည်မြို့မှ ဘုရားရှင်၏ညွှပ်ရိုးတော် နဖူးသင်္ကျစ်တော် သီရိလင်္ကာမှ စွယ်တော်ပျိုးနှင့် ယူနန်မှမြရုပ်ပွါးတော်များ ကိန်းဝပ်တော်မူရာ အနော်ရထာမင်းစော နှင့် ကျန်စစ်သားတို့၏အလှူတော် (၁၀၄၄–၁၀၈၉) ပုဂံမြို့ရှေစည်းခုံစေတီတော်

(၂) တက္ကသီလာ–တက္ကသိုလ်ကျောင်းတော်မှ ဓမ္မရာဓိကစေတီ (ယခုပါကစ္စတန်နိုင်ငံ)

(၃) ကမ္ဘာ့အကြီးဆုံးစာအုပ်ကြီးဟု တင်စားပြောဆိုခြင်းခံရသော–ကျောက်ချပ်ရေဂျာ၉ရျပ်ဖြင့် စာတင်ထာသည် ပဉ္စသင်္ဂါယနာတင် ပိဋကက်သုံးပုံ မင်းတုန်မင်းတရားကြီး အလှူတော်–

ကုသိုလ်တော်ဘုရား မန္တလေးမြို့(၁၈၇၂)

(၄) မန္တလေးမြို့ရွေနန်းတော်ကျောင်း တစ်ချိန်က ဘုရင့်နန်းတော်ဖြစ်ခဲ့သည်။ ဤအဆောင်တွင် မင်းတုန်မင်းကြီး နတ်ရှာစံတော်မူခဲ့သည်။ သီပေါမင်းက အဆောင်တော်ကို ဖျက်ပြီး ဘုန်းတော်ကြီး ကျောင်းအဖြစ် ပြန်လည်တည်ဆောက် လှူဒါန်းခဲ့သည်။ ယနေမြင်တွေ, နိုင်သော တစ်ခုတည်းသော မြန်မာ့နန်းတော်မှ အဆောင်တစ်ခု– မြန်မာ့ ကျွန်းသားပန်းပုလက်ရာများ နှင့် ပင်မနန်းတော်ဟောင်းကြီး ကတော့ စစ်ကြီးအတွင်းက ပြာကျခဲ့ပါပြီ။

#### မျက်နှာဖုံးဆေးရောင်စုံရုပ်ပုံများ

(၁) စာအုပ် ရေမျက်နာဖုံး

ဗုဒ္ဓဂါယာမှတူးဖော်ရရှိသော ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော်များ

(၂) စာအုပ်နောက်ကျောဖုံး

(က) သရေခေတ္တရာ မောင်ဂွန်းအရပ်မှ တူးဖော်ရရှိသော ရွှေသား စစ်စစ် ပုရပိုက် (အေဒီ

၅ရာစုခေတ်)

သရေခေတ္တရာသည် မြန်မာနိုင်ငံ၏ ရှေးအကျဆုံးပျူလူမျိုးတို့၏ မြို့တော်ဖြစ်သည်။ သရေခေတ္တရာ မောင်ဂွန်းအရပ်၌ ရွှေပြားစစ်စစ်ဖြင့် ပြုလုပ်ထားသော ဗုဒ္ဓစာပေကို တူးဖော်ရရှိခဲ့သည်။ ပျူလူမျိုးတို့၏ မြို့ဟောင်းများတွင် မဟာယာန ဟိနာယာန ဗုဒ္ဓဘာသာနှင့် ဟိန္ဒူဘာသာ အထောက်အထားများကို တူးဖော်ရရှိခဲ့သည်။

တရတ်တို့၏ မှတ်တမ်းများအရ <mark>ပျူလူမျိုးတို့သည် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များ ဖြစ်ကြ၍</mark> ဘုန်းတော်ကြီးကျောင်း ၁၀၀ ကျော်ရှိသည်။ ဘုန်းတော်ကြီးကျောင်းများကို ရှေ ငွေမှန်များဖြင့်

ဆောက်လုပ်ထားကြသည် ဟုသိရသည်။

(a) ရခိုင်လူမျိုးတို့၏ ရှေးဗုဒ္ဓကျမ်းစာ (n) ၁၉ ရာစုခေတ် မြန်မာဗုဒ္ဓကျမ်းစာ

(ဗြိတိသျှ သမိုင်းပြတိုက်ကြီး၌ သိမ်းဆီးထားသည်)

## ဗုဒ္ဓသာသနာ ပြန့်ပွားခြင်း

ဗုဒ္ဓသာသနာတော်သည် လွန်ခဲ့သည့် နှစ်ပေါင်း ၂၅၀၀ ကျော်မှ စတင်၍ ယခု အိန္ဒိယ နိုင်ငံ

ကျော့ နှစ်တင်ရှု ထန်းကားခဲ့လေသည်။ မဟာသက္ကရာဇ် ၁ဝ၃ ခုနှစ် (ဘီစီ ၆ ရာစုနှစ်) တွင် မဇ္ဈိမဒေသ မဂခတိုင်း၌ ဂေါ တမ ဘုရားသခင် ပွင့်တော်မူသည်မှစ၍ ဗုဒ္ဓသာသနာ စတင် ပေါ် ပေါက်ခဲ့ခြင်း ဖြစ်သည်။ ဘုရားသခင်သည် ၄၅ ဝါ တာ်လုံး တရားဒေသနာများ ဟောကြားပြသ ဆုံးမတော်မူ ခြင်းဖြင် ဗုဒ္ဓသာသနာတော်ကိုအခြေချခဲ့လေသည်။

ဂေါတမဘုရားရင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မူပြီးနောက် ဘုရား သခင် ဟောကြားတော်မူခဲ့သည့် ဓမ္မနှင့် ဝိနယတို့သည် ဘုရားသခင် ကိုယ်စား ဗုဒ္ဓသာသနာအဖြစ် ကျန်ခဲ့လေ သည်။ ဘုရားသခင် ရှိစဉ်ကတည်းကပင် ပရိယတ်အားလုံး ကို အားလုံးသော ရဟန်းများ နွတ်တက်ဆောင်နိုင်ကြ သည် မဟုတ်ချေ ။ အချိုက ဝိနည်း၊ အချိုက သုတ်၊ အချိုက အဘိဓမ္မာကို ဆောင်ကြလေသည်။ ဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံ တော်မူရှိ ခုနစ်ရက်ရှိလျှင်ပင် ဘုရားရင် ပရိယတ္တိ သာသနာ တော် ကွယ်ပျောက် မွေးမှိန်ခြင်း၏ အကြောင်း နိမိတ် အရိပ်အယောင် ပေါ် လာလေသည်။ အဓမ္မဝါဒီ အလဋ္ဌီး ပါပဘိကျွတ္မိ အားမကြီးသေးမီ ပရိယတ္ကိ သာသနာဟု သော ဓမ္မနှင့် ဝိနယကို သင်္ဂါယနာတင်မှ ဖြစ်မည်ဟု ထေရိ ကြီးများ သိမြင်တော်မူလာသောကြောင့် မဟာသက္ကရာဇ် ၁၄ဂ ခု ဝါခေါင်လပြည့်ကျော် ၅ ရက်နေ့မှစ၍ ရာဇဂြိုဟ် ပြည်၌ အဇာတသတ်မင်း လက်ထက်တွင် ရှင်မဟာကဿပ အမှူးပြု၍ ရဟန္တာ၅၀၀ နှင့် ပဌမ သင်္ဂါယနာတင်၍ ဓမ္မနှင့် ဝိနယ်တို့ကို စုပေါင်းသိမ်းရုံး မှတ်တမ်းတင်ကာ ထိန်းသိမ်း ထားကြသည်။ ထိုအချိန်က မှတ်တမ်းတင်သည် ဆိုသော် လည်း စာဖြင့် ရေးသားထားခြင်းမဟုတ်၊ ဆရာစဉ်အလိက် အာဂရုတ်ပြီး ကျက်မှတ် ထိန်းသိမ်းထားကြခြင်း ဖြစ်သည်။

#### အိန္ဒိယနိုင်ငံအနှံပြန့်ပွားခြင်း

ပဌမ သင်္ဂါယနာတင်ပြီးသည့်နောက် အိန္ဒိယ မြောက် ပိုင်းနှင့် အလယ်ပိုင်းမှ မင်းများ၏ စောင့်ရောက် ထောက်ပံ့ ဖူကြောင့် ဗုဒ္ဓသာသနာသည် အနှစ် ၁၀၀ တိုင် စည်ပင် ဝင်ပြသာခဲ့သည်။ သို့ရာတွင် သံဃအဖွဲ့ထဲ၌ ဝိနည်းအ ကျင့် ယိုယွင်းလျော့ပေါမှုကြောင့် ပဌမ သင်္ဂါယနာတင်ပြီး အနှစ် ၁၀၀ အကြာတွင် ဝေသာလီပြည် ကာဌာသောက မင်းကြီး လက်ထက်၌ စုတိယ သင်္ဂါယနာ တင်ရပြန်သည်။ ထိုအချိန်တွင် ဗုဒ္ဓသာသနာသည် မဇ္ဈိမဒေသ၌ သာမက အိန္ဒိယ နိုင်ငံ အရပ်ရပ်သို့ ပျံ့ခွံနေပြီဖြစ်သဖြင့် အရှော်တိုင်း ရဟန်းကိုယ် စားလှယ် ၄ ပါး၊ အနောက်တိုင်း ရဟန်းကိုယ် စားလှယ် ၄ ပါး၊ ပေါင်း ဂ ပါး ပါဝင်သော ဦးစီးအဖွဲ့နှင့် ရှင်သဗ္ဗကာမိ မထေရ်တို့က အမှူးပြု၍ ရဟန်း ၇၀၀ နှင့် သင်္ဂါယနာ တင်ကြကာတရားတော် အယူအဆ ချွတ်ချော် သည်များကို ညီနိုင်း အတည်ပြုကြသည်။

#### သာသနာဂိုဏ်းကွဲခြင်း

ယင်းသို့ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်ကို မပျက် မယွင်းအောင် ဆရာ အစဉ်အဆက်တို့ ထိန်းသိမ်းသည့်ကြားမှုပင် ရဟန်း တို့ မကျင့်သုံးအပ်သော အဓမ္မတရား ၁ဝ ပါးကို ကျင့်သုံး အပ်သည်ဟု အယူရှိခဲ့ကြသော ဝင္ဇီတိုင်းသား အလင္ဇီများ သည် ဒုတိယ သင်္ဂါယနာ၏ အဆုံးအဖြတ်ကို လက်မခဲဘဲ ရဟန်းတသောင်း ပါဝင်သော မဟာသံညိက အဖွဲ့တခု စင်ပြင် ဖွဲ့စည်းကြသည်။ ဓမ္မအယူအဆကြောင် မဟုတ်ဘဲ ဝိနည်းတော် အယူအဆက္ခဲ၍ ကွဲခဲ့ရသော ဂိုဏ်း ၂ ဂိုဏ်း ရှိ သည့်အနက် တဂိုဏ်းကို သမရိုးကျဂိုဏ်း၊ အခြား တဂိုဏ်း ကို ပြုပြင်ရေးဂိုဏ်းဟု ခေါ် သည်။ မဟာသံဃိက ဂိုဏ်းဝင် များက သူတို့၏ ဂိုဏ်းကို သမရိုးကျဂိုဏ်းဟု ယူဆခဲ့ကြ သော်လည်း ပြည့်ရှင်မင်းများက ထောက်ပံ့ ကိုးကွယ်မှ မပြုခဲ့ကြ၍ သာသနာတွင် မလွှမ်းမိုးနိုင်ခဲ့ကြချေ။ ဒုတိယ် သင်္ဂါယနာတင်ပြီးနောက် အနှစ် ၁၀၀ ကျော်အတွင်း ဗုဒ္ဓ သာသနာတော် ဆက်လက် ပြန်ပွားခဲ့သော်လည်း သံဃာ ဂိုဏ်းကြီး ကွဲမှုမှ အစပြု၍ ဂိုဏ်းငယ်ကလေးများ တစတစ ကွဲလာပြန်သည်။

မဟာယာနဂိုဏ်း

နောင်နှစ်ပေါင်း လေးငါးရာလောက်ဂြာာမြင့်လာသောအချိန်၌ မဟာသံဃီကဝိုက်းဝင် များကို အကြောင်းပြပြီး ဝိနယ အယူအဆကြောင့်မဟုတ်ဘဲ ဓမ္မအယူအဆကြောင့် ဝိုက်းကွဲ ခဲ့သည်၊ မဟာယာနှဝိုက်းဟူ၍ တစင်ထောင်လာကြသည်။ အာသောကမင်းကြီးက သမရိုးကျ ဝိုက်းကိုသာ အားပေးချီးမြှောက်ခဲ့သည်။ ထိုမင်း လက်ထက်ကျင်းပခဲ့သော တတိယသံဃာယနာသဘင်၌ သမရိုးကျ ဝိုက်းဖြစ်သော ထေရဝါဒ ဂိုက်းဝင်များအတွက်သာ သီးသန့်ကျင်းပခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်။သို့ ကြောင့်မဟာယနှဝိုက်းကတတိယ သံဃာယနာသဘင်ကို အသိအမှတ်မပြုကြခြင်းဖြစ်ပါသည်။ အာသောကမင်းတရားကြီး(သရိုဓမ္မာသောကမင်းကြီး)

အာသောကမင်းကြီး၏ ဆောင်ရွက်မှုကြောင့် ကမ္ဘာလြံ၌ ဗုဒ္ဓသာသနာအရောင်သည် ထွန်းပြောင်တောက်ပလာခဲ့ရသည်းဗုဒ္ဓဘာသာသမိုင်း၌ ဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာကို ထောက်ပံ့သောပုဂ္ဂိလ်တို့ တွင် အကြီးကျယ်ဆုံး ပုဂ္ဂိလ်ကြီး ဖြစ်သည်ဟုယူဆလို့ ရသည်။

ဘုရားဖူးထွက်တော်မူခြင်း

အာသောကမင်းကြီးသည် ၂၄၉ဘီစီတွင် ဗုဒ္ဓသာသနာနှင့်စပ်ဆိုင်သည့်အထ<u>ုဋ်</u>အမြတ် ဖြစ်သော နေရာင္အာနများသို့ သွားရောက်ဖူးမျှော်လေသည်။ ဤအထွင််အမြတ်ဒေသများအနက် မြတ်စွာဘုရားမီးရှူးသန့်စင်ဖွားမြင်တော်မူရာ လုမ္မနီဥယာဉ်တော်သို့ ရှေးဦးစွာ သွားရောက်ခဲ့၏။ ပါငူလီပုတ်နေပြည်ဆော်မှ မြောက်ဖက်သို့ ဖောက်လုပ်ထားသည့် လမ်းမကြီးအတိုင်း ရှေးဦးစွာ နီပေါပြည်သို့ သွားလေ၏။ယင်းသို့ သွားရာလမ်းမကြီးသည်ယခုခေတ်မှု ဧတ်ဖါပူရ်ခရိုင်နှင့် ချန်ပါရန် တို့ ကို ဖြတ်သန်းကာ ဟိမဝန္အာတောင်ခြေသို့ ရောက်အောင် တည်ရှိခဲ့၏။ အာသောကမင်းကြီး ဘုရားဖူးသွားခဲ့သည်ကို လမ်းမကြီးတလျောက်လုံး၌ ကျောက်တစ်လုံးတည်းနှင့်စိုက်ထူထားသော ကျောက်တိုင်ကြီးငါးတိုင်ဖြင့် မှတ်သားထားလေသည်။

အာသောကမင်းကြီး၏ကောင်းမှုကုသိုလ်များ

အာဿာကမင်းကြီးသည် ကျောင်းပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် စေတီပေါင်း ရှစ်သောင်း လေးထောင်တို့ ကို နိုင်ငံ၏အတွင်း အပြင် အရပ်ဒေသအနံ့အပြားတို့ ၌ တည်ထား၏။ အာသောက မင်းကြီးသည်ဗုဒ္ဓဘာသာကိုသက်ဝင်ယုံကြည်ပြီးနောက် ရှေးဦးစွာဆောက်လုပ်လှူဒါန်းသောအာသောက ရာမကျောင်းကြီးသည် ရဟန်းသံဃာတော်တစ်ထောင်ခန့် ဆန့် အောင် ကြီးကျယ်ခန်းနားလှပေ၏။

အေဒီ ခုနှစ်ရာစု အတွင်း အိန္ဒိယပြည်သို့ ဘုရားဖူးကြွရောက်လာသော တရုပ်ရဟန်းတော် ယူအချောင်သည် ထိုအာသောကရာမကျောင်းတိုက်ကြီး ယိုယွင်းပျက်စီးနေသည်ကို တွေ့ ရှိခဲ့ရသည်ဟု မှတ်တမ်းရေးထားခဲ့ ၏။ ယခုအခါ ထိုကျောင်းတိုက်ကြီး၏ တည်ရာဌာနကို ခန့် မှန်း၍မရတော့ပေ။ နိုင်ငံတော်အတွင်း နေရာဒေသအမြောက်အများတို့၌ အသောကမင်းကြီးဆောက်လုပ်လှူဒါန်းထားခဲ့သော ကျောင်းတိုက်အများအပြားတို့ သည်လည်း တစ်ကျောင်းတလေမျှမကျန်အောင် အားလုံးပင်ယိုယွင်း ပျက်စီး ကြကုန်လေပြီ။

အာသောကမင်းကြီး ဆောက်လုပ်လှူဒါန်းထားခဲ့သော စေတီတော်များ အဆောက်အအုံများ အနက် ယနေ့ထက်တိုင်အောင် တည်ရှိနေသော အဆောက်အအုံများသည် ဆန် ရှီအရပ်ရှိ စေတီတော်များဖြစ်ကြ၏။ ထိုစေတီတော် လေးဆူအနက် အကြီးဆုံးစေတီတော်သည် အစမူလက အာသောကမင်းကြီးတည်ထားခဲ့သော စေတီတော်ပင်ဖြစ်၏။ဤစေတီတော်ကြီးသည် အချင်းပေ ၁၂၀ ရှိ၍ အမြင့် ၅၄ ပေရှိ၏။ သဲ၊ကျောက်တုံးအနီတို့ဖြင့် တည်ထားရကား စေတီတော်ကြီးမှာနီရဲနေ၏။ စေတီတော်ကြီး၏ ခြေရင်း၌ ကျောက်လက်ရမ်းများ ဝိုင်းရလျက်ရှိနေကြ၏။ထို့ပြင်အထူးမွန်းမံချယ်လှယ် ထားသည့် တံခါးလေးပေါက်လည်း ရှိကြသေးသည်။ ဤစေတီတော်ကြီးကို မူလကအာသောကမင်းကြီး သည် အုတ်သက်သက်ဖြင့် တည်ထားခဲ့ရာ နောက်ဘုရင်များက ယင်းမူလစေတီကို သဲ ကျောက်တုံး အနီတို့ဖြင့် ဖုံးအုပ်ကာ ပြန်လည် တည်ထားခဲ့ကြသည်။

တောင်းပန်လွှာ

စာရေးသူတို့သည် ဗုဒ္ဓဘာသာသာသနာကို ထွန်းလင်း တောက်ပြောင် စေလိုသော စိတ်ဆန္ဒဖြင့် ဤစာအုပ်ကို အကောင်းဆုံးဖြစ်အောင် ကြီးစားပြုစုပါသည်။ ရွေကုန်ကြေးကျခံ၍ တဘ်လုပ်ပါသည်။ ဗုဒ္ဓဘာသာ အကြောင်းပြီးပြည့်စုံအောင်တတ်မြှောက်၍ ရေးခြင်းမဟုတ်ပါ။ သို့ကြောင့် အမှားအယွင်းများပါရှိပါက ထောက်ပြကြပါ၊ ပြုပြင်ပါမည် ဟုလေးစားစွာပန်ကြားပါသည်။

ကိုးတိုင်းကိုးဋ္ဌာနသို့ သာသနာပျံ့နှံ့ပုံ

သာသနာတော်၏ ကြီးစွာသော ဘေးရန်ကို ဤသို့ငြိမ်းစေပြီးသော် သီရိမျှောသောကမင်းသည် သာသနာသက္ကရာစ် ၂၃၅ ခုနှစ်တွင် ပရိယတ္တိ သာသနာတော်ကြီးကို တစုံတစ်ယောက်သော ရန်သူတို့ ဝင်ရောက် နောင့်ယှက်ခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်အောင် တားမြစ် စောင့်ရောက်သောအနေဖြင့် ပါငုလိပုတ်ပြည် အာသောကၡ ကျောင်းတော်၌ ရှင်မောဂ္ဂလိပုတ္တတိဿ မထေရိအား အမူးထား၍ သံဃာပေါင်း၆သန်း တို့ဖြင့် တတိယ သင်္ဂါယနာ တင်တော်မူလေသည်းတတိယ သင်္ဂါယနာသဘင်ကို သမရိုးကျဝိုက်းဖြစ် သော ထေရာဝါဒဂိုက်းဝင်များကသာ သီးသန် ကျင်းပသကဲ့သို့ ဖြစ်ကာ မဟာသံဃိကဂိုက်းဝင်တို့ က အသိအမှတ်မပြုဘဲ နေကြလေသည်။ သို့ ရာတွင် ပြည့်ရှင်မင်းက ရှီးမြှောက်ထောက်ပုံသော သဘင်ဖြစ် သဖြင့် တတိယ သင်္ဂါယနာပွဲသည် အထူးပင်အောင်မြင်ခဲ့လေသည်။ ယင်းသင်္ဂါယနာသဘင်မှပေါ်ပေါက် လာသော အကျိုးကျေးစူးမှာ အီဂျစ်၊ ဂရိ၊ အစ္ဒေ ဥရောပ နိုင်ငံများ၊အိန္ဒိယ အနောက်မြောက် နိုင်ငံများ၊ တောင်ဖက်စွန်းရှိ ပြည်နယ်များနှင့် သီဟိုဠ်ကျွန်း၊ မြန်မာနိုင်ငံနှင့်အာရှအရှေတောင်ဖက်ကျွန်းစုများစသည် ကိုးတိုင်းကိုးဌာနတို့သို့ ဓမ္မဒူတခေါ် သာသနာ့ တမန်များ ဆလွှတ်၍ သာသနာပြုစေခြင်း ဖြစ်သည်။ ထိုအချိန်တွင် ဓမ္ဗုဒိပ်ကျွန်းအလုံးသည် သင်္ကန်းရောင်ဖြင့် ပြောင်ပြောင်တောက်၍ ဗုဒ္ဓသာသနာသုံးရပ် သည် နေဝန်းကြီးပမာ အလွန်ပင် ထွန်းလင်းတောက်ပသောခေတ်ဖြစ်ခဲ့သည်။

၉ တိုင်း ၉ ဌာနသို့ သာသနာပြု စေလွှတ်ပုံ ၁၈မရွန္တိကထေရ်နှင့် အခြား ၄ပါးကို ရှေးအခေါ် ကသ္မီရ ဂန္ဓာရတိုင်း ယခုအခေါ် ကရူမီးယားနှင့်

အာဖဂန်နစ္စတန်နယ်သို့ ၎င်း၊

၂။မဟာအဝထေရ်နှင့် အခြား ၄ ပါးကို ရှေးအခေါ် မဟိ သကတိုင်း၊ယခုအခေါ် မိုက်ဆိုးနယ်သို့ ၎င်း၊ ၃။ရက္ရွိတထေရ်နှင့် အခြား ၄ ပါးကို ရေးအခေါ် ဝနဝါသီတိုင်း၊ ယခုအခေါ် ကန္ဒရနယ်သို့ ၎င်း၊ ၄။ယောနကဓမ္မရက္ရွိတထေရိနှင့် အခြား ၄ ပါးကိုရှေးအခေါ် အပရန္တကတိုင်း၊ယခုအခေါ် ဘုံဘေနယ်

၅။မဟာဓမ္မရုက္ခိတထေရိနှင့် အခြား ၄ ပါးကို ရှေးအခေါ် မဟာရဋ္ဌတိုင်း၊

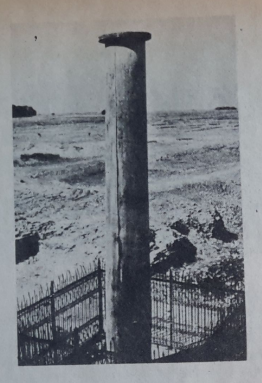
မဟာရပ်ရှိတရာနယ်သို့ ၎င်း၊

၆။မဟာရက္မွိတထေရိနှင့် အခြား ၄ ပါးကို ရှေးအခေါ် ယောနကတိုင်း၊ ယခုအခေါ် ယူနှန်နယ်သို့ ၎င်း၊ ဂု။မ၍မထေရ်နှင့်အခြား ၄ ပါးကို ရှေးအခေါ် ဟိမဝန္တာအရပ်၊ ယခုအခေါ်လည်းဟိမဝန္တာအရပ်သို့ ၎င်း၊ ဂ။သောကထေရ်နှင့် အခြား ၄ ပါးကို ရှေးအခေါ် သုဝဏ္ဏဘူမိ၊ ယခုအခေါ် သထုံပြည် (အစ္အရုကျွန်းစု)

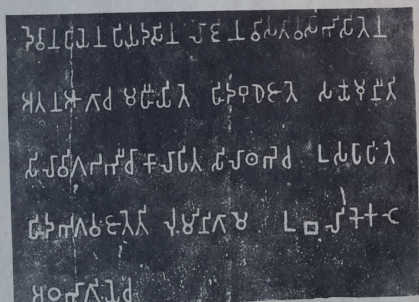
၉။မဟာမဟိန္ဒထေရ်နှင့် အခြား ၄ ပါးကို ရှေးအခေါ် လင်္ကာဒီပ၊ ယခုအခေါ် သီဟိုဋ္ဌ်ပြည်သို့ ၎င်း၊ တတိယ သင်္ဂါယနာတင်အပြီး သီရိမ္မောသောကမင်းကြီး လက်ထက်တွင် ယင်း ၉ တိုင်း၊ ၉ဌာနသို့ သာသနာပြ စေလွှတ်ခဲ့သည်။ပရိယတ္တိခေါ် စာပေပိဋကတ်တို့ ကို သီဟိုဋ္ဌိဘာသာမှ မဂၜ(ပါဋ္ဌိ)ဘာသာသို့ ပြန်ဆိုကူးယူသယ်မလာကြသည်။ ထို့နောက်မှ ပိဋကတ်တော်များကို ဆင်များဖြင့် တင်ယူပင့်ဆောင်သွား ကြသည်။ တချိန်က ပုဂံ သာသနာ ထွန်းကားခဲ့ပုံများကို သတိပြုရန်။

မှတိျက်။ ။သုဝက္ကဘူမိကားအများအပြားအားဖြင့် မြန်မာပြည်သထုံဟုယူဆကြသည်။ယိုးဒယား၊လော၊ ကမ္ဘောဒီးယားနယ်တို့ တွင်လည်း သောကထေရ်၊ ဥတ္တရထေရ်တို့ အကြောင်း မှတ်သားချက်များရှိလေသည်။

အာသောကမင်းကြီးသည် ၂၅၆ ဘီစီမတိုင်မီ ကပင်လျင် ဗုဒ္ဓဘာသာသာသနာတော် ပြန်ပွားရေး အတွက် လက်အောက်ခံနယ်ပယ်များ နှင့်မယဉ်ကျေးဆေးသည့် လူမျိုးများနေထိုင်ရာ နယ်စပ်ဒေသများသို့ သာသနာပြ ပုဂ္ဂိုလ်များကို စေလွှတ်ခဲ့လေသည်းထိုမှတပါး အိန္ဒိယ တောင်ပိုင်းရှိ လက်အောက်ခံ မဟုတ် သောနိုင်ငံများ၊ဂရိတ်ဘုရင်များအုပ်စိုးသည်ဆီးရီးယားပြည်၊ အီဂျစ်ပြည်၊ အီရန်ပြည်၊ မက်ဆီဒိုးနီးယားပြည် နှင့် အီပီရပ်စ်ပြည်များသို့ လည်း သာသနာပြုအဖွဲ့များ ကိုစေလွှတ်ခဲ့သည်။ သို့ ဖြစ်၍ အာသောကမင်းကြီး လက်ထက်က ဗုဒ္ဓသာသနာတော်သည် အာရှ၊ အာဖရိကနှင့် ဥရောပတည်းဟူသော တိုက်ကြီး သုံးတိုက် ရောက်အောင်ပြန်နံ့သွားလေသည်။

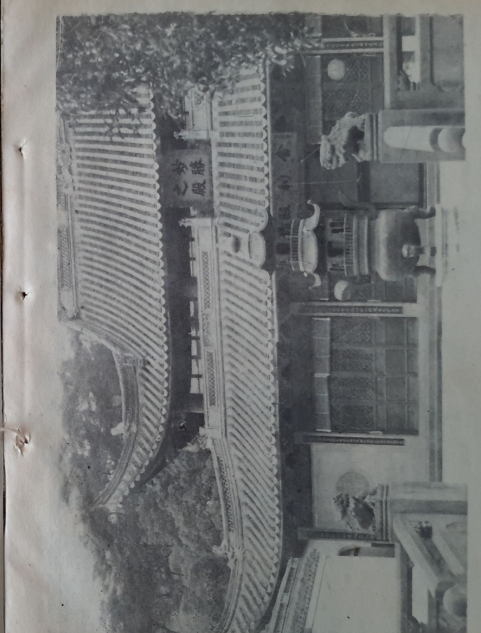


The Lumbini Pillar of Aśoka



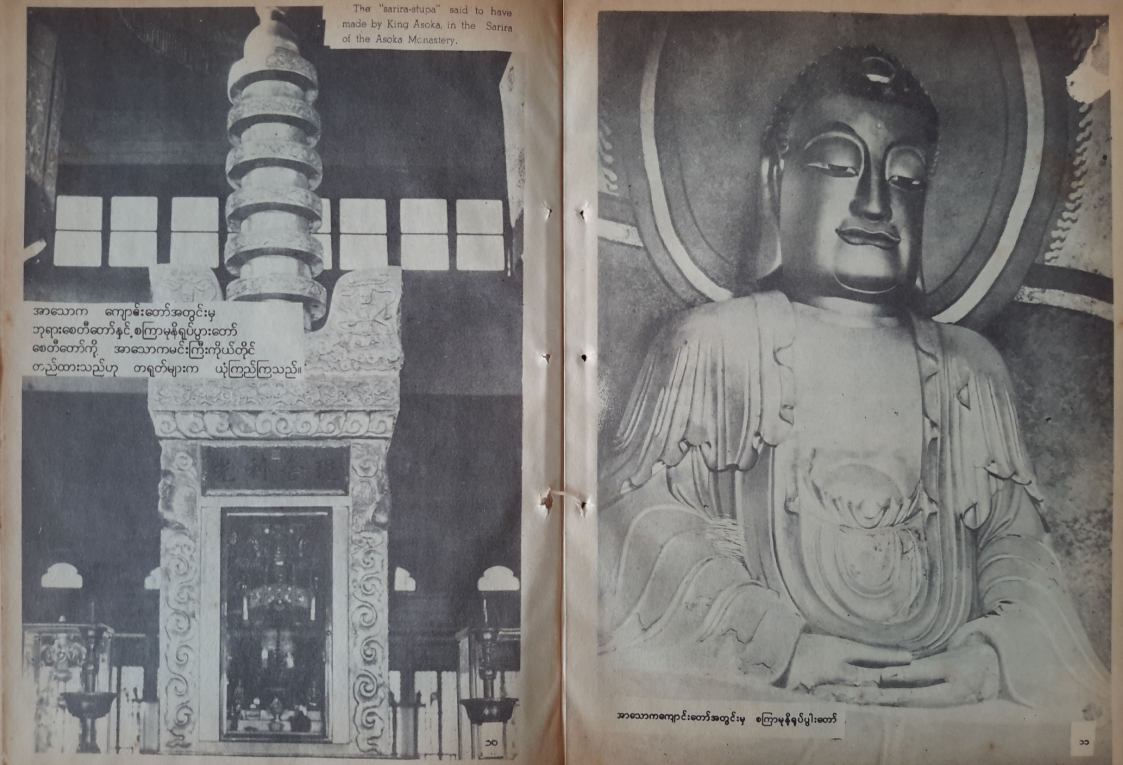
အာသောကမင်းကြီး၏နီ ဆါနိုင်ငံ လုမ္ပနီဥယျဉ်ရှိ ကျောက်စာတိုင်နှင့်ကျောက်စာ ဗုဒ္ဓမွေးဖွားတော်မူရာနေရာ အတိအကျကို ညွှန်ပြထားသည်။

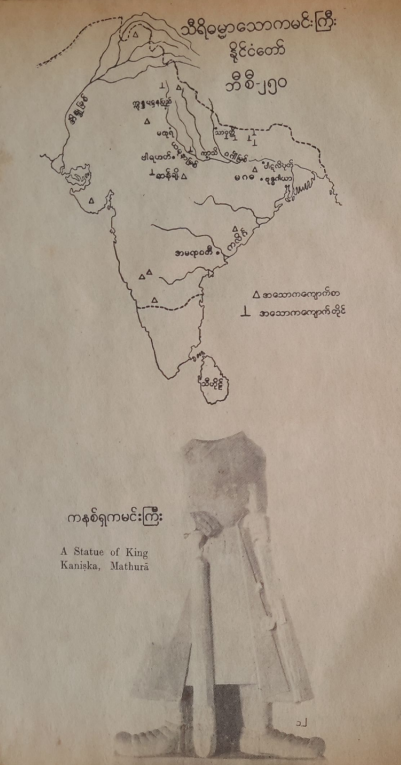
The Lumbini Pillar Inscription of Aśoka, recording that it was in Lumbini where Gautama Buddha was born

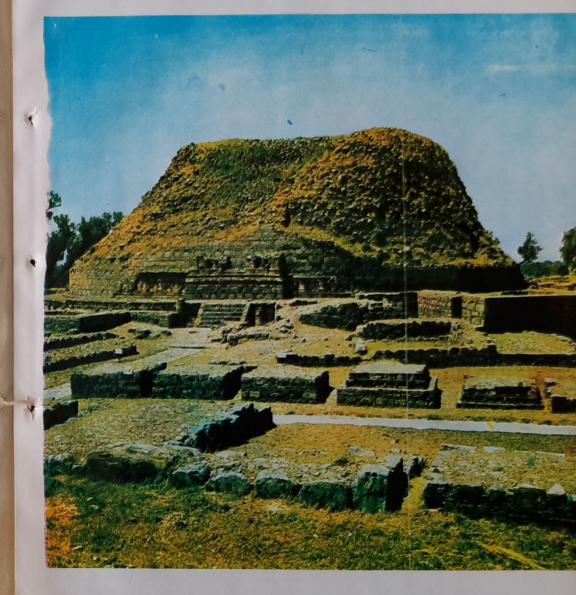


အာသောကမင်းကြီး အထိမ်းအမှတ် တရုတ်နိုင်ငံမှဘုရားဧကျာင်းဆော်

The Asoka Monastery at Ningpo, Chekiang province, is one of China's most famous Buddhist temples. It was built in 405. Picture shows the Sarira-Hall in the Asoka Monastery, in which there is a "sarira-stupa", reputed to have been made by King Asoka for the preservation of a







တက္ကသီလာ မွေရာဇိကစေတီတော်။



ဤသို့လျှင် အာသောကမင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား လက်ထက်တော်အခါက အိန္ဒိယပြည် မြောက်ပိုင်းဒေသများ၌သာလျှင် တည်ရှိခဲ့သော ဗုဒ္ဓဘာသာကို ကမ္ဘာအရပ်ရပ်ကို ပြန့် နှံ့ စေခဲ့လေသည်။ သီရိမျှောသောကမင်းကြီး၏ လက်ထက်တော်မှာ သာသနာတော်သည် အိန္ဒိယပြည်အရပ်ရပ်သို့ အနှံ့အပြားပြန်ပွားခဲ့သော်လည်း ထိုမင်းကြီးမရှိသည့်နောက် အနယ်နယ်အရပ်ရပ်မှာမင်းကြီးထွန်းညှိခဲ့သော သာသနာအိမ်းတိုင်သည် မွေးမိန့်သွားခဲ့သည်။

မင်းကြီးနတ်ရွာစံသွားပြီးနောက် ၂ ရာစုကာလအတွင်းမှာ အိန္ဒိယအ<del>နောက်မြော</del>က်ပိုင်း ဂရိလူမျိုး

တို့လက်အောက်ကျဈောက်ခဲ့သည်။

မိလိန္ဘာရင်

ဤဂရိဘုရင် အဆက်အနွယ်ဖြစ်သည့် မိလိန္ဒဘုရင်သည် အရှင် နာဂလေနမထေရ နှင့်တွေ့ ဆုံပြီး ဗုဒ္ဓတရားတော်ကို ဆျေးနွေးကြားနာရရာက သာသနာ့ဒါယကာ ဖြစ်လာခဲ့သည်။အဆိုပါတရားဆွေးနွေးချက် များသည် နောင်အခါ မိလိုန္အပဉ္စာကျမ်းအဖြစ် ထင်ရွားလာခဲ့သည်။

#### ကနစ်ရှကမင်းကြီး

ခရစ်နှစ် ဂုဂ ခုနှစ်လောက်ကို ရောက်သောအခါ အိရွိယနိုင်ငံတွင်(ကနှစ်ကရွ)မင်းနှန်းတက်သည်။ ပထမတွင်သူသည် ဗုဒ္ဓသာသနာကို ကြည်ညို ယုံကြည်သူမဟုတ်ပါး ဤမင်းသည် ဂင်္ဂါမြစ်ဝှမ်းများရှိသော အတိုင်းတိုင်း အပြည်ပြည်ကို တိုက်ရိုက်သိမ်းပိုက်ခဲ့သည်။ ဤသို့ ဆွေးထွက်သံယိုမှုတွေ ပြပြီးနောက် သီရိမွေးသောကမင်းကြီးကဲ့သို့ သတိသံမဝဂရ ပြီး ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ဖြစ်လာခဲ့သည်းနိုင်ငံတော်ကို ဗုဒ္ဓဘာသာကိုးကွယ်သောနိုင်ငံ ဖြစ်အောင်ဆောင်ရွက်တော်မူခဲ့သည်။ ကနှစ်ရှကမင်း၏ နေပြည်တော်သည် ယခုခေတ် ပတ်ရှဝါမြို့ဖြစ်သည်။

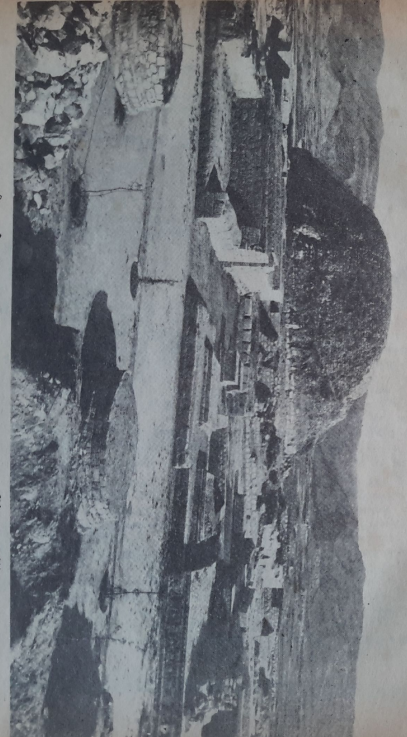
(ကနစ်ရက)မင်းသည် သင်္ဂါယနာသဘင်ကို ကျင်းပခဲ့ပါသည်။ ဤသင်္ဂါယနာကို အိန္ဒိယပြည်မမှ စတုတ္ထသင်္ဂါယနာဟု အသိအမှတ်ပြုကြသည်။ စထရဝါရဂိုက်းကမူ အသိအမှတ်ပြေပါ။ မဟာယနဂိုက်းသား

တို့ ကသာ အသိအမှတ်ပြပါသည်။

ဤသင်္ဂါယနာတင်ပွဲ အပြီးလောက်တွင်ထေရဝါရဂိုဏ်းနှင့်အခြားဂိုဏ်းတို့ သည်ရင်ကြားစေ့လို မရနိုင်အောင် ကွဲကုန်ကြသည်။ ဤအချိန်တွင် ထေရဝါရဂိုဏ်းသည် သီဟိုဠိကျွန်းသို့ရွေ့ပြောင်းခဲ့သည်မှာ ကြာပြီဖြစ်သည်။ အိန္ဒိယပြည်တွင် ထေရဝါဒကျောင်းတွေ ဟိုတစ်ကျောင်းဒီတစ်ကျောင်းသာကျန်သည်။

နောက်ပိုင်းကာလတွင် အိန္ဒိယနိုင်ငံ၌ မြတ်စွာဘုရားပွင့်တော်မူသောကြောင့် ဗုဒ္ဓသာသနာ ထွန်းကားလာသည်အချိန်မှစ၍ တိမ်ကောသွားခဲ့သည့် ဟိန္ဒူဘာသာသည် ပြန်ပြီးထူလာပါသည်။ ဗုဒ္ဓ ဘာသာ အယူအဆများကြောင့် ဟိန္ဒူဘာသာမှာ အပြောင်းအလဲများ ဖြစ်ပေါ်လာပြီး နလံထူ နိုင်ခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်။ သုံးရာစုလောက်တွင် အိန္ဒိယပြည်တွင် ဟိန္ဒူဘာသာမင်းများ အုပ်ချုပ်ကြသည်။ ဗုဒ္ဓသာသနာလည်းမှေးမှိန် ကွယ်ပျောက်သွားလူမတတိဖြစ်သွားခဲ့သည်။ ဂန္ဓာရတိုင်းနှင့် မဂဓတိုင်းများမှာ ရဟန်းကျောင်းတော်ကြီးများနှင့် သံဃာုတက္ကသိုလ်ကြီးများ ဆက်လက်ကြီးပွား တိုးတက်ခဲ့သော်လည်း ဟိန္ဒုယဉ်ကျေးမှုနှင့်ဘာသာတို့က လူမ်းမိုးလာခဲ့သည်။

၆ ရာစုနှစ်ကိုရောက်လာသောအခါ HUNS ဟုနုလူမျိုးတွေက အလုံးအရင်း နှင့်ချီပြီး အိန္ဒိယပြည်မြှောက်ပိုင်းကို ထိုးဖောက်ဝင်ရောက်ကြသည်။ သူတို့သည် ဂန္တာရတိုင်းကို ရောက်သောအခါ ရဟန်းကျောင်းတော်များ၊ စာသင်တိုက်များ၊ ဗုဒ္ဓဘာသာအဆောက်အဆုံများကို ဖျက်ဆီးကြသည်။ ရဟန်းတော်များနှင့် ပညာရှင်များကိုလည်း သတ်ဖြတ်ကြသည်။ ပိဋကတ်တော်များကိုလည်း မီးရှို့ဖျက်ဆီးပြစ်ကြသည်။ တက္ကသိလမြို့က တက္ကသိုလ်ကြီးလည်း ရစရာမရှိအောင်ဖျက်စီးခဲ့သည်။



ဟာရှာမင်းကြီး HARSHA လက်ထက်

၆၀၅ ခုနှစ်မှာ ဟာရှာဟုခေါ် သောမင်းကြီး နန်းတက်သည်။ အိန္ဒိယပြည်ကြီး စည်းလုံးမှု ပြန်လည်ရရှိခဲ့သည်။ ဟာရှာမင်းကြီးသည် သီရိခမ္မာသောကမင်းနှင့် ကနစ်ရှကမင်းများကဲ့သို့ ဗုဒ္ဓသာသနာ တော်၏ ဒါယကာကြီးဖြစ်ခဲ့သည်။ ဗုဒ္ဓဘာသာစာပေကို သင်ကြားပို့ ချခဲ့သော နာလန္ဓတက္ကသိုလ်ကြီးကို အားပေးမျိုး မြှောက်ခဲ့သည်။

ဟာရှာမင်းကြီးလက်ထက်တွင် ဘာသာရေးလွတ်လပ်ခွင့် ပေးထားသည်နှင့်အညီ ဟိန္ဒျဘာသာ ကိုလည်း အခွင့် အရေးတွေပိုပြီးပေးခဲ့သည်။ သို့ ကြောင့် ဤမင်းလက်ထက်တွင် ဗုဒ္ဓသာသနာသည် ပြန်ထူလာသော်လည်း ဟိန္ဒျဘာသာသည်လည်း အင်အားကြီးသည်ထက်ကြီးလာပြီး ဗုဒ္ဓဘာသာကို လျှမ်းမိုးချင်သလိုဖြစ်လာခဲ့သည်။

၆၇၁–၆၉၅ ခုနှစ်များတွင် အိန္ဒိယနိုင်ငံကိုရောက်လာသော တရုတ် အမျိုးသားဘုရားဖူး YUAN CHWANG (အရှင်ဟုအင်ခံ) က အိန္ဒိယပြည်မှာ ဗုဒ္ဓဘာသာသည် ဆုတ်ယုတ်သည်ထက် ဆုတ်ယုတ် နေပြီဖြစ်ကြောင်း ဝမ်းနည်းစွာ မှတ်တမ်းတင်ခဲ့သည်

#### ပါလမင်းများအုပ်စိုးစဉ်

ာဝရာစုနှစ်များ၌ မဂစတိုင်းကို ပါလမင်းများအုပ်စိုးစဉ် ဗုဒ္ဓဘာသာသည် နောက်ဆုံး အနေနှင့် ထွန်းတောက်ခဲ့သည်။ ဗုဒ္ဓဘာသာ သံဃာတက္ကသိုလ် အသစ် နှစ်ခုကို တည်ထောင်ပေးခဲ့သည်။ နာလန္န တက္ကသိုလ်ကိုလည်း အထောက်အပံ့ပေး ခဲ့သည်။

နောက်ပိုင်းတွင် အိန္ဒိယပြည်မှာ ဗုဒ္ဓဘာသာသာသနာတော်ကြီးသည်ဆုတ်မြီတိုင်းဆုတ်လာပြီး ၁၀၀၀ ပြည်လောက်မှာ ပသီ(မွတ်ဆလင်များ)မင်းများ အိန္ဒိယပြည်ကို ဝင်ရောက်သိမ်းပိုက်လိုက်သောအခါ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်မှာ အရှိယပြည်မှာ လုံးဝက္ခယ်ပျောက်ခဲ့သည်။

#### ထေရဝါဒဂိုက်းနှင့် မဟာယာနဂိုက်း

မဟာယာနဂိုက်းသားတို့သည် ထေရဝါဒဟာမှားသည် ဘုရားဟောနှင့်မကိုက် ညီဘူးဟူ၍လည်း မရုပ်ရွဲခဲ့ပါ။

သို့သော်သူတို့က ထေရဝါဒဟာ ကျဉ်းမြောင်းသည်။ မပြည့်ရံသေးဘူးဟု ထင်မြင်ကြသည်။ ထေရဝါဒရီ က်ဴးသားတွေကလည်း မဟာယာနရီ က်ဴးသားများသည် ဘာသာရေးအတွေးအခေါ် ခေါင်လွန်းကြသည်။ သို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရား၏ မူလ အဆုံးအမ တရားတော်မှလမ်းခွဲထွက်ရာ ရောက်နေကြသည်ဟု ယူဆကြပါသည်။

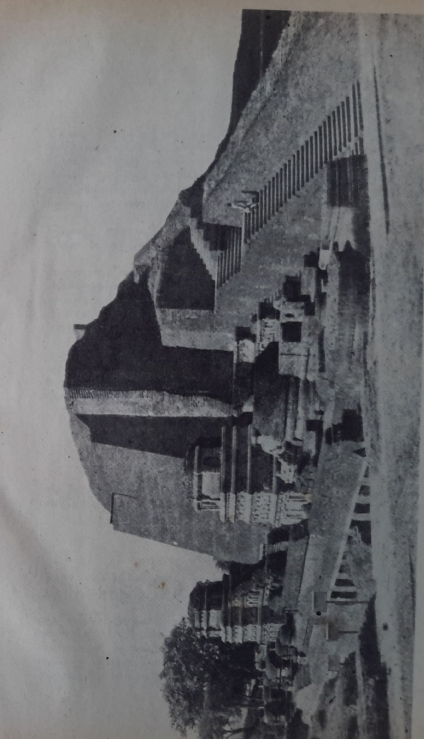
#### အခြေခံသဘောတရား အတူတူပင်

ကျွိုဂိုက်းသားနှစ်ခုလုံး၏ အခြေခံသဘောတရားများသည်သစ္စာလေးပါး၊ မဂ္ဂင်ခှစ်ပါး၊ ကံ ကံ ၏ အကျိုးတရား၊ မဂ်တရား၊ ဖိုလ်တရား စသည်ဖြင့် အတူတူပင်ဖြစ်ပါသည်။ သို့ကြောင့် မဟာယာန ရဟန်းကျောင်းများ၊ စာသင်တိုက်များ၊ သံဃတဌာသိုလ်များတွင် မဟာယာနဂိုက်းဝင်များနှင့် ထေရဝါဒ ဂိုက်းဝင်များသည်ဗုဒ္ဓဘာသာ စာပေပရိယတ်ကို အတူတကွ သင်ယူလေ့လာကြသည်ဟု တရုတ်ပြည်က တရုတ်ဖြည်က တရုတ်အမျိုးသား ဘုရားဖူး စရီးသည်တို့က မှတ်တမ်း ရေးခဲ့ကြခြင်း ဖြစ်ပါသည်။



ဟာသျှမင်းကြီး၏ငွေဒင်္ဂါးများ Coins of King Harsa





#### ကွဲလွဲသော အယူအဆနှစ်ခု

သို့သော် ဤဂိုက်းနှစ်ဂိုက်းသည် ကွဲလွဲနေသော ဓမ္မအယူအဆကြီးနှစ်ခုရှိသည်။ တရားနှင့် ပတိသက်၍ အယူအဆမတူခြင်း တို့ဖြစ်သည်။ ထေရဝါဒဂိုက်းဝင်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားဟောကြားခဲ့ သော တရားများသည် သွက္ခာတဂုက်နှင့် အညီအစအလယ်အဆုံး တိတိကျကျ ပြည့်စုံပြီးသားဖြစ်သည်။ ဒီတရားများအပေါ် သို့လောသို့လော တွေးတော ယုံမှားစရာ ရှိနေဖို့မလိုဘူးဟု ယူဆကြသည်။ နောက်ပြီး ဒီတရားတော်အတိုင်းသာ လိုက်နာကျင့်ကြဖို့လိုသည်။ ပထမ သင်္ဂါယနာတင်မှာ မှတ်တမ်းတင်ခဲ့သော ပိဋကတ်တော်တွေကို မပျောက်မပျက်အောင် ကောင်းစွာစောင့်ရောက်ဘို့လိုသည်ဟုလည်း ယူဆကြပါသည်။

မဟာယာနဂိုက်ဴးဝင်မျာမှာမူ ဘုရားဟော တရားတော်များကိုလွန်ပြီးတွေးတော ကြ**စာချ**င်ကြ သည်။ မြတ်စွာဘုရား ဟောခဲ့သော တရားသည်အရင်းခံ တရားမျှသာ ဖြစ်သည့်အတွက် အရင်းခံ

တရားကို အခြေပြုပြီး တိုးတက် ကြံဆနိုင်ခြင်း ရှိရမည်ဟု ယူဆကြပါသည်။

ဘုရားနှင့် ပတ်သက်ပြီး ယူဆသည် နေရာတွင် ထေရဝါဒ ဂိုက်းဝင်များက မြတ်စွာဘုရားဟာ မြတ်နိုးအပ်၊ကြည်ညိုအပ်၊ဂါရဝပြုအပ် ပေမယ့် မြတ်စွာဘုရား၏ ခန္ဓာကိုယ်သည် အနိစ္စသာဖြစ်သည်။ ကာယိကဒုက္ခနှင့် မကင်းပါ။ အိုရနာရ သေရတဲ့ဒုက္ခနဲ့ မကင်းဘူးလို့ ယူဆကြသည်။ "ငါဘုရား မရှိသည့်နောက် ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ့ခဲ့တဲ့ တရားတော်၊ဝိနည်းတော်တို့ ဟာသင်တို့ရဲ့ဆရာဖြစ်တယ်" လို့မြတ်စွာဘုရားက မိန့်တော်မူ့ခဲ့သည့်အတိုင်း ဒီတရားတော်ဝိနည်းတော်တို့ကိုသာလျှင် လိုက်နာကျင့်ကြံ ရမယ်ဟု လည်းယူဆကြသည်။

မဟာယာနဂိုက်ီးဝင်များက မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်ခန္ဓာတော်သည် သာမန်သတ္တဝါများ၏ ကိုယ် နှင့်မတူ။ သာမန်သတ္တဝါများ၏ ကိုယ်ကပျက်စီးသည်။ မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်ကတော့ အညစ်အကြေး မှန်သမျှတို့ ကင်းစင်နေသည့်အတွက် မပျက်စီးနိုင်ဘူးဟု ယူဆကြသည်။ ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရား၏ အပေါ်တွင် သဉ္ဓါယုံကြည်ခြင်း ရှိရုံနှင့် မဂ်ဖိုလ်အထိ အဆင့်ဆင့်ရနိုင်သည်ဟုလည်း ယူဆကြသည်။ လူတိုင်းလူတိုင်းသည် ဘုရားလောင်းအဖြစ်ကိုသာရရှိအောင် အားထုတ်ရမည်ဟုလည်း ယူဆကြသည်။

#### မဟာယာန နှင့် ထေရဝါဒအပြိုင်အဆိုင

ကနိသျှကမင်း လက်ထက်ကစပြီး အိန္ဒိယပြည် မြောက်ပိုင်းမှာ မဟာယာနအသွင်<mark>ကို ယူကာ</mark> အသစ်ပေါ်ပေါက်လာသော ဗုဒ္ဓသာသနာသည် သီဟိုဠ်နှင့်အရှေ့တောင်အာရှ ဒေသတွင် ရှိကြ<mark>သော</mark> ထေရဝါဒသာသနာကိုပင် အရောင်ဟပ်လာပါသေးသည်။ အပြိုင်အဆိုင် ဖြစ်ခဲ့ပါသေးသည်။

#### ထေရဝါဒ အာဧာနည် အရှင်ဗုဒ္ဓဃောသမထေရိ

ငါးရာစုနှစ်လောက်တွင် ထေရဝါဒ အယူအဆတွေကို ရှင်းလင်းဖော်ပြနိုင်သော <mark>ထေရဝါဒ</mark> အာစာနည် ဗုဒ္ဓယောသမထေရ် ထွန်းကားလာသည့်အတွက် သီဟိုဠိနှင့် မြန်မာစသည်နိုင်ငံတို့မှာ

ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာ အခြေခိုင်ခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်

ရှင်ဗူဒ္ဓဗောသမထေရိသည် မြန်မာပြည်တောင်ပိုင်းမှာ မွေးဖွားသောမွန်လှူမျိုးဖြစ်သည်ဟု ယူဆ ကြသည်။ စာရာတော်ရှင်ရေဝတက အိန္ဒိယပြည်မှာ ပိဋိကတ်ပါဠိတော် သက်သက်သာရှိသည်။ သင်္ဂါယနာ အဆက်ဆက်တင်ပြီး ဆရာအစဉ်အဆက် ထိန်းသိမ်းခဲ့သော ထေရဝါဒကျမ်းများနှင့် အဋ္ဌကထာကျမ်း တွေ့တော့မရှိဘူး။ ဒီကျမ်းတွေဟာ သီဟိုဠ်ကျွန်းမှာ သီဟိုဠ်ဘာသာနှင့် ရေးပြီးသားရှိသည်။ ဤကျမ်းများ ကိုလေ့လာပြီး ပါဠိဘာသာ ပြန်ဆိုရေးသားရေးအတွက် သီဟိုဠ်ကျွန်းကိုသွားပါဟု ရှင်ဗုဒ္ဓဃောသကို တိုက်တွန်းခဲ့သည်။

### ပိဋကဟင်းလေးအိုးကြီး

ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသသည် သီဟိုဋိသို့ကြွသွားသည်။ ထေရဝါဒ အစဉ်အလာကျမ်းများကို တွေ့သည်။ သို့သော် ပါဋိဘာသာ အဋ္ဌကထာတွေကတော့ မရှိဈေ။ သီဟိုဋိဘာသာပြန် အဋ္ဌကထာတွေသာရှိသည်။ ဤကျမ်းများကို ပါဋိဘာသာ ပြန်ဆို ရေးအတွက် ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသက အခွင့် တောင်းခဲ့ သည်။ ဤတွင်မဟာဝိဟာရကျောင်းရှိ သံဃာတော်မထေရ်ကြီးများက ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသက အနှင့် တောင်းခဲ့ သည်။ ဤတွင်မဟာဝိဟာရကျောင်းရှိ သံဃာတော်မထေရ်ကြီးများက ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသ ရဟန်းငယ်၏ ပညာဉာဏ်ကို စမ်းလိုသည့်သဘောနှင့် အဖွင့်ရေးသားရန် ပါဋိဘာသာနှစ်ပုဒ်ကို ပေးကြသည်။ ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသက ဤဂါထာနှစ်ပုဒ်ကို အခြေတည်ပြီး ဝိသုခွဲမင်္ဂကျမ်းကြီးကို ပြုစုတော်မှသည်။ ပိဋကဟင်းလေးဆိုးကြီး ဟုခေါ်ဆိုနိုင်သော ဝိသုဒ္ဓိမင်္ဂကျမ်းကြီးကို တွေ့မြင်ရသောအခါ သီဟိုဋိမှမထေရ်အပေါင်းတို့သည် ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသ၏ ညက်ရည်ကိုရီးမွန်းဆုံသြကြပြီး သူအလိုရှိသောကျမ်းများကို ပါဋိဘာသာပြန်ဆိုခွင့် ပြုကြသည်ဟုဆိုပါသည်။ ရှင်ဗုဒ္ဓဗောသည်။ မူ ရင်းကျမ်းဆားလုံးနှင့်တကွ သီဟိုဋိဘာသာဖြင့် ရေးသားပြုစုတော်မူခဲ့သည်။

#### ထေရဝါဒသာသနာ့တမန်တော်

အရှင်ဗုဒ္ဓဃောသ၏ အဋ္ဌကထာနှင့် ပါဋီဘာသာပြန်ကျမ်းများသည် ထေရဝါဒသာသနာရောင်ကို ဒုတိယအကြိမ် ထွန်းပြောင်စေခဲ့သည်။ သီဟိုဋ္ဌ်ကျွန်းသည်လည်း ဗုဒ္ဓသာသနာ့သမိုင်းတွင် ဒုတိယအကြိမ် သာသနာထွန်းပြောင်စေခဲ့သည်။ သီဟိုဋ္ဌ်ကျွန်းသည်လည်း ဗုဒ္ဓသာသနာသည်လည်းအရှေ့တောင်အာရှ ဒေသသို့ပြန့်ပွားလာခဲ့သည်။ သို့ကြောင့် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာ၏ အချက်အချာဗဟိုသည် သီဟိုဋ္ဌ်ကျွန်း ဖြစ်သည်ဟိုဆိုနိုင်ပါသည်။ ထေရဝါဒသာသနာ့တမန်တော်သည် ဗုဒ္ဓဃာသမထေရိကျော် ဖြစ်သည် ဟုဆိုနိုင်ပါသည်။



အနုရာမြေ မဟာဝိဟာရ ကျောင်းတော်၌ ဝိသုဒ္ဓိမဂ်ကျမ်းကို မဟာဗုဒ္ဓသောသ မထေရ်မြတ် ပေးအပ်နေစဉ်

26

#### အနော်ရထာမင်း

၁၀–ရာစုနှစ် ကုန်ဆုံးကာနီးလောက်တွင် ဗုဒ္ဓသာသနာသည် ပထမပေါ်ထွန်းရာအရပ်ဖြစ်သော အိန္ဒိယပြည်မမှ ကွယ်ပျောက်ခဲ့သည်။ သီဟိုဠ်ကျွန်းတွင်လည်း ၁၁ရာစုနှစ်တွင် အိန္ဒိယတောင်ပိုင်းသားများ ဖြစ်ကြသော ရျိလံကျေးကုလားလှူမျိုးတို့၏ ဝင်ရောက်တိုက်ရိုက်ခြင်းကို ခံနေရသည် အတွက် ဗုဒ္ဓသာသနာသည် ဘေးအုန္တရာယ် အပေါင်းနှင့်ကြုခဲ့ရပြန်သည်။

ဤသို့ဗုဒ္ဓသာသနာသည် ဘေးရန်အပေါင်းနှင့်ကြုံနေချိန်တွင် မြန်မာနိုင်ငံပုဂံပြည်တွင် အနော်ရထာ မင်းသည် ဗုဒ္ဓသာသနာကို စောင့်ရှောက်ကာကွယ်သော အာစာနည်အဖြစ်နှင့် ပေါ်ထွက်လာပါသည်။

အနော်ရထာမင်းသည် ခရစ်နှစ် – ၁၀၄၄ခုတွင် နန်းတက်ပြီးသည်နောက် ၁၀နှစ် အတွင်းတွင် မြန်မာနိုင်ငံတရမ်းလုံးကို စည်းလုံးညီညွှတ်အောင်ဆောင်ရွက်ပြီး ပထမအကြိမ် စည်းလုံးမိသော မြန်မာနိုင်ငံကို ထူထောင်ခဲ့သည်။ အနော်ရထာမင်းနန်းတက်ချိန်တွင် တိုင်းသူ့ပြည်သားများသည် မဟာယာနဗုဒ္ဓဘာသာ ရောနောနေသော နတ်ကိုးကွယ်မှု အယူဝါဒကို လက်ခံနေကြသည်။

သထုံမှ ရှင်အရဟ်မထေရ် ကြွလာမှ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာစစ်စစ် ပုဂံကို ရောက်လာသည်။ နောင်အခါ ပုဂံပြည်သည် ထေရဝါဒ၏ ဗဟိုအချက်အခြာဖြစ်လာသည်။ ဘုရားများကို တည်ထား ကိုးကွယ်ကြသည်။ ရဟန်းစတာများကလည်း ထေရဝါဒကျမ်းများကိုလေ့လာသင်ကြားခဲ့ကြသည်။

အနော်ရထာမင်းကို ဆက်ခံသည် ပုဂံမင်းများက ၁၂–ရာစုအတွင်း သီဟို ဋ်ဗုဒ္ဓသာသနာ ပြန်လည်တည်ထောင်ရာတွင် အကူအညီအထောက်အပံ့ ပေးကြသည်။ ဤသို့နှင့် မြန်မာပြည်နှင့် သီဟိုဋ်ကျွန်းတို့သည် ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာ၏ ဗဟိုအချက်အခြာ ဌာနကြီးများ ဖြစ်လာခဲ့သည်။

၁၃ရာစုနှစ်များအတွင်းတွင် ယိုးဒယားနိုင်ငံသည် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာတော်၏ ဗဟိုအချက်အခြာ တစ်ခုအဖြစ် တိုးလာသည်။ ဤသို့နှင့်သီဟိုဋ်မြန်မာနှင့် ယိုးဒယားနိုင်ငံတို့သည် သမရိုးကျ ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်ကြီးကို စင်ကြယ်သန့်ရှင်းစွာ ယနေ့တိုင် ထိမ်းသိမ်းထားလျှက်ရှိသည်။

#### သမိုင်းဝင်အထောက်အထားများ

ဗုဒ္ဓဘာသာ သာသနာသည် ခရစ်မပေါ်မှီ –၆ရာစုကာလက စတင်ပေါ်ပေါက်ခဲ့၏။ သို့သော်

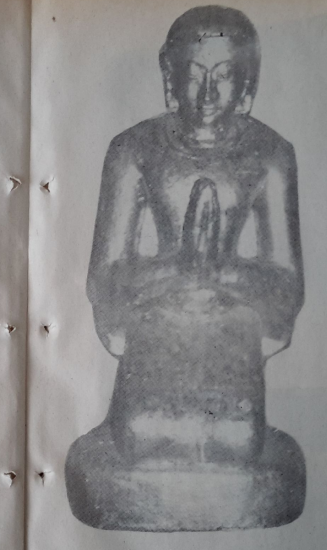
အာသောကမင်းတရားလက်ထက်အထိ သမိုင်းဝင် အထောက်အထား မကျန်ခဲ့ပေ။

အာသောကမင်း (၂၇၃–၂၃၂ဘီစီ) အိန္ဒိယနိုင်ငံ၌ အုပ်စိုးစဉ် ကျောက်စာတိုင်များစိုက်ထူ၍ ကျောက်စာများကို ရေးထားခဲ့ ၏။ ကျောက်စာတို့တွင် dharma ဓမ္မ ဆို သောစာလုံးများပါရှိ ၏။ ထိုပြင်သူကိုယ်တိုင် ဘုရားဖွားမြင်တော်မူရာအရပ်သို့ ဘုရားဖူးထွက်ခဲ့သည် မှတ်တမ်းရှိ၏။ စေတီပုထိုး အဟောင်းကို ပြုပြင်ခြင်း အသစ်တည် ဆောက်ခြင်းမှ တိ တမ်းများရှိ ၏။ ထို မင်းလက် ထက် တွင် တတိယသံဃယနာတင်ပွဲ ကျင်းပခဲ့ ကြသည်။ စေတီပေါင်း ၈၄၀၀၀ တည်ဆောက်ခဲ့သည်ဟု ဆိုသည် သို့သော် ပြသစရာကျောက်တိုင်ကလွဲပြီး ကျောက်စာ–အဆောက်အဦး မကျန်ရစ်တော့ချေ။

အာသောကမင်းတရားတည်ဆောက်ခဲ့သော စေတီတော်အများစုမှာ နောင်လာနောင်သားများက အပေါ်မှထပ်အုပ်၍ ပြုပြင်မွန်းမံပြီးခဲ့ကြပြီး အိန္ဒိယအလယ်ပိုင်း ဆန်ချီတွင်ရှိသော ဒ ၁၈ မီတာရှိသည် ရေးဟောင်းစေတီတစ်ဆူအား ရေ့ခေတ်ရွှံ့နှင့် အုတ်များဖြင့်တည်ဆောက်ထားသည်သာ ကျန်သည်။ အာသောကမင်းကြီး၏ ဆန်ချီမှ စေတီတော်ကြီးကိုမူ ဘီစီ ၂ရာစုခေတ်ကတည်းက အထက်မှင်၍ ပိုပြီးကြီးမားခန့်ငြားသွားအောင် ပြုပြင်လိုက်ခဲ့ကြပြီ။ ပါကစ္စတန်နိုင်ငံ ပါရာဝါဒေသ၌ ကန်သျှကဘုရင် (အေဒီ – ၁၀၀)၏လက်ရာ – ထင်ရှားသောစေတီတစ်ဆူတော့ ကျန်နေသေးသည်။ ကန်သျှကမင်းကြီး အပါအဝင်ဖြစ်ခဲ့သော ကုစန – ဘုရင်တို့၏အင်ပိုင်ယာ (ပထမမှတတိယရာစုခေတ်)သည် ထိုအချိန်က

ဤနောက်ပိုင်းတွင် ပါကစ္စတန် –ဂန္ဟာရဒေသမှ စေတီပုထိုး (သေးသေး သေးသေးအများကြီး)နှင့် အရှေ့အိန္ဒိယနိုင်ငံဒေသမှ စေတီငယ်တို့မှာပြစရာ ရေးကျသော့အဆောက်အဦးများ ဖြစ်ကြသည်။ စေတီပုထိုးများနှင့်အတူရဟန်းတော်များ သီတင်းသုံးတော်မူရာ ကျောင်းတော်ရာများကိုလည်း မြင်တွေ.

နိုင်ပါသေးသည်။ ပါကစ္စတန်ဂန္ဟာရဒေသမှ ဗုဒ္ဓရပ်ပွားတော်များမှာ ကျောက်ဆစ်လက်ရာပြောင်မြောက်၏။ ရှေးကျ၏ ထို့ကြောင့်ဤဒေသမှ ဗုဒ္ဓ ရုပ်ပွားတော် တော်တော်များများသည် ယခုကမ္ဘာတဝှမ်းလုံးရှိ ပြတိုက်ကြီးများ၌ နေရာယူလျှက်ရှိကြသည်။



ရှင်အရဟံရှပ်တုံတော်နှင့် ကျန်စစ်မင်း ရုပ်တုတော်ဟု အစဉ်အလာ ယူဆလျက် ရှိကြသည်

ပုဂံမြို့အာနန္ဒာစေတီတော်

ဘုရားကြီး၏ လိုဏ်အတွင်း အနောက်ဘက်မျက်နှာ ဂေါတမဘုရားကြီး၏ ခြေတော်ရင်း ဝဲ-ယာတွင်ရှိ ရုပ်လုံးတော် ၂—ဆူကို



Jo



သထုံဘုရင် မန္ ဟာမင်း ပုဂ်မြို့၌အကျဉ်းကျနေစဉ် တည်ထားခဲ့သော ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော် (အနေအထိုင် ကျဉ်းကြပ်နေသောသဘောကိုဆောင်သည်)

မန္ ဟာမင်းနှင့် မိဖုရားကြီး



## ဘုရားရှင်၏ပါတ်တော်မွေတော်များ

ဘုရားရှင်ပရိနိဗ္ဗာန်ဖြူပြီး ကျန်ရှိသော ဓါတ်တော်မွေတော်များအနက် အောက်ပါတို့မှာ အထောက်အထားရှိသော ဓါတ်တော်မွေတော်များဖြစ်ကြပါသည်။

(၁) ပါရှဝါဓါတ်တော်များ

(၂) ဆမ်ရှိစေတီနှင့် အဂ္ဂသာဝကနှစ်ပါး၏ ဓါတ်တော်များ

(၃) တရုတ်ပြည်မှ ဗုဒ္ဓစွယ်တော် (၄) သီဟိုဋိကျွန်းမှ ဗုဒ္ဓစွယ်တော်

## မြန်မာနိုင်ငံရောက် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ ပက်သျှဝါ ခါတ်တော်

ယခုခေတ်တွင် ပါကစ္စတန်ပြည် အနောက် မြောက်ပိုင်းပန်ဂျာဗံနယ်၌ တည်ရှိ၍ ထင်ရှားသော မြို့တမြို့ပင်ဖြစ်လျှက် ဟိန္နီဘာသာဖြင့် "ပေသျှဝရ"ဟုလည်းကောင်း၊ အင်္ဂလိပ်ဘာသာဖြင့်[PE SHA WAR] ဟု လည်းကောင်းမြန်မာတို့က (ပါသျှဝါ၊ပက်သျှဝါ)ဟု လည်းကောင်း ဆေါ်နေကြသော မြို့တွင် ထီးနန်းရီးစံခဲ့၍ ရာခဝင်တွင် ထင်ပေါ်ကျော်ကြားခဲ့သော (ကနိသျှကမင်း) တည်ထားခဲ့သော စေတီတော်ကြီးအတွင်းမှ ဓါတ်တော်များကို တူးဖော်ရရှိခဲ့သည်။

စေတီတော်ကြီးသမိုင်း

ကနိသျှကမင်းသည် "ဗုဒ္ဓဘာသာဆရ်ဗာဆတိဝါဒီ" ဂိုဏ်းသာသနာပြု ဒါယကာ မင်းတပါး ဖြစ်ခဲ့သည်။ ၎င်းသည် ခိုတန်ပြည်မင်း " ဝိဖယကိတ္တိ" နှင့် ပူးပေါင်းပြီးလျှင် ဘာရတနိုင်ငံ အလယ်ပိုင်းကို ဝင်ရောက် တိုက်ခိုက်ခဲ့ရာ အောင်နိုင်ခဲ့ပြီးလျှင် ပါ၎လိပုတ်မှ ဗုဒ္ဓဘာသာပညာရှိ ကျမ်းပြု ပုဂ္ဂိုလ်ကျော် "အသာယောသ" ကို အတူခေါ်ဆောင်လာခဲ့သည်။

ထိုမင်း၌ အာယုဗွေဒကျမ်းပြု ဆေးဆရာကြီး စရက သည်လည်း အတိုင်ပင်ခံ (သဘာဝင်) ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက်ဖြစ်ပေသည်။ ထိုဆရာကြီး၏ စေရိုင်းတိုက်တွန်းမှုဖြင့်ပင် ကသ္မီရပြည် စာလန္စရမြို့၌ သာသနာနှစ်(၆၄၀)ခန့် ခရစ်နှစ်(၁၀၀)ခန့် လောက်က "ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်အဖြစ်သို့ပြောင်းခါ"

"စတုတ္ထသံဂါယနာ" တင်ခဲ့ပေသည်။

တရုတ်ဘုန်းတော်ကြီး ဖာဟီရန် မှတ်တမ်းအရ "ကနိသျှကမင်း" တည်ထားခဲ့သော စေတီတော်ကြီးကို ၎င်းတို့ ရောက်စဉ်က ဖူးတွေ့ ရသည်မှာ ကြီးကျယ်စမ်းနားလှကြောင်း စေတီတော်ဝန်းမှာ (၂) ဖာလုံခန့် ရှိပြီး ဥာက်တော် အမြင့်ပေ (၄၀၀) မှ (၇၀၀) အထိ တွက်ဆကြောင်း။ ဘုံဆင့်မှာ (၁၃)ဆင့် ရှိပြီး အောက်ခြေ၌မ ့ကျောက်သားအတိဖြစ်၍ အပေါ်ဆင့်ပြာသာဒ်မှာမှ သစ်ဖြင့် ဆောက်လုပ်ထားပြီးလျှင် ရွှေစစ်ထီးများ အထပ်ထပ် တင်လှူထားသည်များကို တွေ့ခဲ့ရသည်ဟု ၎င်းတို့မှတ်တမ်းတွင် ပါရှိပါကြောင်း ဖြင့်ကျောက်စာဝန် "မစ္စတာမာရှယ်"က အိန္ဒိယ ဘုရင်ခံချုပ်ထံ ဤစေတီတော်ကြီး တည်ထားခဲ့ပုံကို တင်ပြ အစီရင်ခံခဲ့သည်။

ခရစ်သက္ကရာစ် ၁၈၆၀ခုနှစ်ကစ၍ အိန္ဒိယနိုင်ငံကျောက်စာမင်းကြီး ဂျင်နရယ်ကန်နှင်ဟန် (General Cunningham) လက်ထက် "ရှာဟ်ဂျဒေရီ" ကုန်းမြေကို ဂရုတစိုက် လေ့လာစုံကြပြီး

ထိုကုန်းမြေကို တူးဖော်ခဲ့လေသည်။ သို့သော်မအောင်မြင်ပေ။

ပြင်သစ်လူမျိုး အမ်-ဖူးခြား (M Foucher) သည် ရာဟ်ဂျဒေရှိ ကုန်းကို ပင်ထပ်မံ၍ အထပ်ထပ်လေ့လာပြီးလျှင် ၎င်း၏ညွှန်ကြားချက်အတိုင်း ဓရစ်သက္ကရာစ်၁၉၀၇–ခုနှစ်လောက်တွင် အိန္ဒိယ နိုင်ငံကျောက်စာဌာနမှ ကျောက်စာဝန်ဒေါက်တာစဖူးနား ကြီးမှူးရှိတူးဖော်ခဲ့ရာ ၁၉၀၈–ခုနှစ်တွင် ထိုစေတီတော်ကြီးမှာ အိန္ဒိယနိုင်ငံတွင် အကြီးကျယ်ဆုံးစေတီအမျိုးအစား ဖြစ်သည်ကို ဓတ္တရှိ ဖူးမြော်ကြ ရသည့်ပြင် ထိုစေတီတော်အတွင်းမှ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ ဓါတ်တော်မြတ်များကိုလည်း ရရှိခွဲကြလေသည်။

အိန္ဒိယမှ မွန္တလေးသို့ပင့်ဆောင်ခွဲခြင်း

အိန္ဒိယပြည် "ပေသျှဝါမြို့" မှ တွေ့ရှိခဲ့သော ဘုရားရှင်၏ သာရီရိက အစစ် "ဓာတ်တော် "များကို မြန်မာပြည် ဘုရင်ဓံမင်း "တေ,သာကယ်ဝိုက် [SLR . THIRKEKL] ၏ ကူညီတင်လျှောက် ထောက်ခံပေးချက်ဖြင့် အိန္ဒိပြည်ဘုရင်ခံချုပ် "လက်မင်တို "သည် မြန်မာနိုင်ငံ မုန္တလေးသို့ ပင့်ယူရန် ခွင့်ပြုချက်အရ- မြန်မာပြည်မှ ကိုယ်စားလှယ်တော်များဖြစ်ကြသော (၁) သားတော် ပျဉ်းမနားမြို့စား မင်းသားကြီး။ (၂) မင်းတိုင်ပင်အမတ်ဦးဘတူ။ (၃) ကျောက်စာဝန် မစ္စတာ တော်စီနိရိ။ (၄) မဟာမုနိ ဘဏ္ဍာတော်ထိန်းလူကြီး သမာဓိမြို့ဝန် ဦးဘေ။ (၅) မြူနီ စပယ်လူကြီးသမာဓိမြီ ဝန်ရှေပြည်မောင်မောင်ကလေး တို့သည် ကလကတ္ထားသို့ သွားရောက်၍ အိန္ဒိယဘုရင်ခံချုပ်မင်းက ချီးမြှောက်ပေးအပ်လိုက်သော ဓာတ်တော်များ ကိုမူလကြုတ်တော်နှင့် ပင့်ဆောင် ခဲ့ရာ (၁၂၇၁)ခုနှစ် နှောင်းတန်ရူးလဆန်း(၁၃)ရက်၊ (၂၂–၃–၁၀)နေ့တွင် ရန်ကုန်သို့ရောက်ရှိ၍ ရန်ကုန်၌ (၅)ရက်တိုင် အပူ၏ခံထားပြီးလျှင် ၎င်းလပြည့်ကျော်(၄)ရက်၊ (၂၂-၃-၁၀) နေ့တွင် မန္တလေးမြို့သို့ ရောက်၍ တောင်ပြင်စိတြမဟိရပ် "ကြေးမြင်မိဖုယား" အိမ်ဝင်းတော်ရှိ တန်ဆောင်းတော်၌ ဓေတ္တထား ပြီးလျှင် "မဟာမှနိဂန္ဓက္ခဋီ"တိုက်အတွင်း အပူစော်ခံထားခဲ့သည်။

ဦးခန္တီရသေ့ကြီးသည် ဓာတ်တော်ကို လုံခြဲစွာနှင့် ခမ်းခမ်းနားနား ပူစော်ရန် မန္တလေးတောင်ပေါ်၌ ဓာတ်တော်တိုက်ကြီးကို ဆောက်လုပ်ပြီးသော အဓါတွင် (၁၂၈၅)ခု သီတင်းကျွတ်လဆန်း (၁၅)ရက် ဗုဒ္ဓဟူးနေ့ (၁၁)နာရီအချိန်တွင် မဟာမုနိဘုရားမှ ကြီးကျယ် ခမ်းနားစွာသော အစောင်အယောင်များနှင့် ပင်ဆောင်လျက် ဓာတ်တော်တိုက်ကြီးအတွင်း ထည့်သွင်းပူ၏ထားခဲ့သည်။ မန္တလေးတောင်တော် ဗျာဒိတ်ဘုရားကြီးအနီး –ဆုတောင်းရမှ တောင်ဆောင်းတန်း လမ်းအတိုင်းဆင်းမသာ် အိန္ဒိယပြည် ီပေသျှဝါမြို့"မှ ရရှိသော ဗုဒ္ဓသာရီရိက ဓာတ်တော်စစ်များ ကိန်းဝပ် စံပယ်တော်မူခဲ့သော ခန့်ညားထယ်ဝါ သာယာပေသည် (၉)ခန်း ပတ်လည်ရှိ အုပ်ပြာသာဒ်တန်ဆောင်းကြီးသို့ ရောက်သည်။ "ဗုဒ္ဓသာရီရိက" ဓာတ်တော်များထားရှိခဲ့သည်ကိုရွဲ၍ "ဓာတ်တော်တိုက်"ဘုရား ဟုတွင်သည်။ အုတ်တိုင်ကြီးများ၌ ဓာတ်ကြီးဆယ်ဘွဲ့ သရုပ်ဖော် ပန်းချီကားများကိုလည်း ရေးဆွဲထားသည်။ ဂန္ဓကုဋီတိုက်**အတွင်းဝယ်** ယခင်က ဓာတ်တော်များကို ထည်ထားပူ၏ခဲ့ငြားသော်လည်း ရသေ့ကြီးလက်ထက် တူရှိန်က လူမသမာတစုတို့ ၏ ဖောက်ထွင်းရိုးယူမှု ရှိခဲ့ရာမှ ဓာတ်တော်များ ပါမသွားပဲ လူဒါန်းထားသော "တတြုပ္ပား"ဝတ္ထုပစ္စည်း ကျောက်မျက်ရတနာ အချို့သာပါသွားခဲ့သည်။ ထိုအဓါမှစ၍ ဤနေရာဌာန၌ မထားတော့ပေ။ ယရအဓါ လျံခြုံသည် ဌာနတွင် သိမ်းဆည်းထားပြီး နှစ်စဉ်တပြီတွဲ လပြည် "တောင်တော်ပွဲတော်ချိန်"မှသာ ဧည့်ခံမဏ္ဍပ်တွင်း၌ (၃)ရက်တိုင် အပူမော်ခံထားရှိသည်။



ပေသျှဝါမြို့မှ တူးဖော်ရရှိခဲ့သော ဓာတ်တော်နှင့် ကြုတ်များပု။

#### က်မှုသါစာ

ကမ္ဝါစာ = ရဟန်းသဃာများ

ဝိနည်းကံဆောင်သည့်အခါ အများသဘောတည်ချက်ရစေရန် ရွတ် ဖတ်အပ်သော စကားဝါကျများဖြစ်သည်။

အသုံးများသော ကမ္မဝါစာအမည်တို့မှာ-

၁။ ဥပသမ္မဒကမ္မဝါစာ ရဟန်းခံရန်

၂။ ဒုန္မာပသမ္မဒ = ရဟနီးလောင်းအများရဟန်းခံရန်

၃။ ဥပေါသထ = ဥပုသ်ကံပြုရန်

၄။ ပဝါရဏာ = ပဝါရဏာက်ပြုရန်

၅၊ ကထိန်တ္ထာရ = ကထိန်ခင်းရန် ၆။ ကထိန္ဒဒ္ဓါရ = ကထိန်နှတ်ရန်

၂။ သီမာသမ္မဟနန= သိမ်နှတ်ရန်

ဂ၊ သီမာသမ္ဗုတိ = သိမ်သမှတ်ရန် စသည်တို့ ဖြစ်ကြပါသည်။



#### The Peshawar Relics

Gautama Buddha died at the age of 80 in Kusinara, Indra, the apparent victim of tainted meat unknowingly brought to him by a smith named Chundra. The smith was consoled by the fact that his gift had started the Buddha on his transition to nirvana, and this would be to the advantage of his karma.

As Gautama did not leave instructions regarding disposal of his body, the Buddha's followers elected to cremate it. When only his bones remained, a violent down-pour extinguished the flames. The Mallas of Kusinara took possession of the remains, and refused to share them with neighboring kings until the threat of war arose. Only then did they divide the bones equally among eight amonarchs to be enshrined in stupas across the country.

When King Ashoka extended his powerful reign over India some three centuries later, he ordered the relic chambers of the eight stupas opened, and their contents distributed among the 80,000 stupas of South and Southeast Asia. He did so primarily to create more places of worship for Buddhist

devotees who were spread throughout the subcontinent.

King Kanishka, the second great Buddhist king of the Kushan dynasty, had some of the Buddha relics brought to Peshawar, and built a 168-meter (551-foot) high stupa for them. The Chinese traveier Hiuen Tsang provided a marvelous description of the stupa in 630 A.D., but it was apparently destroyed by Moslem conquerors following the Battle of Hund in the 11th Century, It remained for the curator of the Peshawar Museum, conducting excavations at the Ganji Gate in 1908, to unearth the fabled Kanishka relic casket. Inside the casket he found a crystal vessel containing three bones of the Buddha. As these relics were of little importance to the Islamic peoples of northwest India, the British government presented them to the Burmese Buddhist Society.

The Burmese built a temple for the relics halfway up Mandalay Hill. It is surprising that, although the verity of the relics is confirmed by the inscription on the Kanishka casket, these relics are accorded relatively little esteem in Burma. Others, including the seemingly countless teeth of the Buddha enshrined in many stupas, are highly





ရှေးကျသောဓါတ်တော်ကြွတ်များ

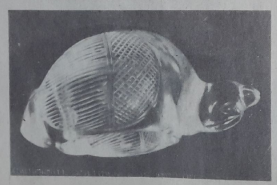
ြာတ်ဳိဌာပနာတိုက်မှ ဂန္တာရ ပထမရာစုခေတ်

← ဋ္ဌာပနာကြုတ်ဂန္ဟာရ ပထမရာစုခေတ် ကနစ်ရှကမင်းကြီးခေတ် ဓါတ်တော်ကြုတ် အေဒီ၁၀၀ ပါသျှဝါမှတူးဖေါ်ရရှိသည်။

12



စေတီပုထိုး ရုပ်ပွါးတော်တို့ မပေါ်ပေါက်မီကာလက ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်တို့ ကိုးကွယ်ရာစေတီအစ အေဒီ ၃ရာစုခေတ် ဋ္ဌာပနာ တိုက်မှ



ဘဲငန်းပုံသဏ္ဌာန်ဓါတ်တော်ကြွတ် အေဒီ ၁ရာစုခေတ် ဂန္တာရတက္ကသီလာ



အိန္ဒိယနိုင်ငံ စေတီဟောင်းတစ်ဆူမှ တူးဖေါ်ရရှိသော ဓါတ်တော်ကြတ် ရေးစေတီဟောင်းတစ်ဆူမှ တူးဖေါ်ရရှိသော ဌာပနာတိုက်အတွင်းမှ ရွှေတိုရွှေစများ



## တရုတ်နိုင်ငံမှ ဗုဒ္ဓစွယ်တော်မြတ်

အနော်ရထာမင်းစောလက်ထက်က တရုတ်ပြည် ဦးတည်ပွားမင်းထံမှ ဗုခ္ဓစွယ်တော်ကို ရရှိရန်ကြို :စားခဲ့သည်ကို စာရှသူဘို့ကြားဘူးပါလိမ့်မည်။

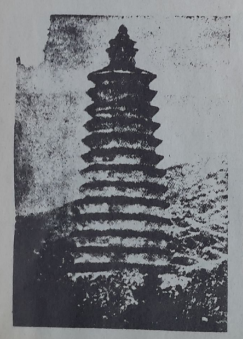
တရုတ်နိုင်ငံမှ စွယ်တော်ကို မူလက ီကင်းမြို့တော် အနောက်ဖက်တောင်ကုန်း ကလေးပေါ်ရှိ ဗုံဒူရုပ်ပွားတော် တစ်ထောင် One Thousand Painted Buddhas— ဘုရားကျောင်းတွင် ထိန်းသိမ်းထားရှိကြသည် ဤဘုရားကို ၁၀၇၁–ခုနှစ်ကတည်ဆောက် ခဲ့သည် ၁၉၀၀–ပြည့်နှစ်တွင် စစ်ကာလ၌ ဤကျောင်းတော်မှာ ပြာကျခဲ့ရသည်။

ဤစွယ်တော်ကို တရုတ်ဘုန်းတော်ကြီး ဖာဟီဟန်က အိန္ဒိယမှ တရုတ်ပြည်ကို ပင့်ဆောင် ခဲ့သည်ဟု အဆိုရှိသည်း

၁၉၀၀-ခုနှစ်၌ နယ်ခွဲျစစ်တပ်က ပီကင်းမြို့တော်ကိုဝင်စဉ်ကာလ ဘုံဆယ်ဆင့်ရှိ ရှစ် မြှောက်ပုံသဏ္ဌာန် စေတီပျက်တစ်ဆူ ''ဗုဒ္ဓရုပ်စုံတစ်တောင်စေတီ''ကို တူးဖော်ကြရာကစန္ဒကူး သေတ္တာတွင်းမှ ဗုဒ္ဓစွယ်တော်ကို ပြန်လည် ရရှိခဲ့သည်။

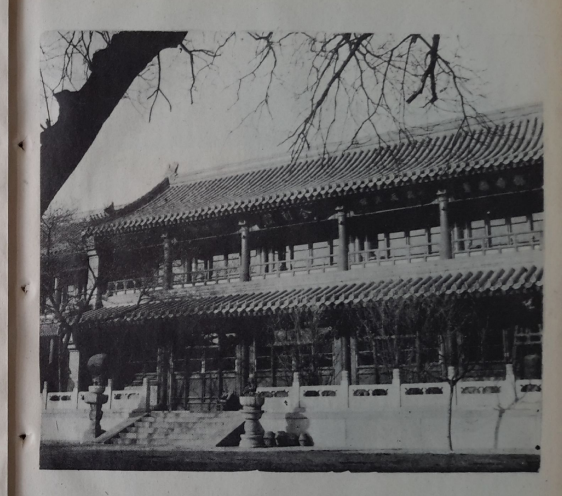
မြန်မာနိုင်ငံသို့ တရုတ်ဗုဒ္ဓဘာသာအသင်းကိုယ်စားလှယ်တော်အဖွဲ့ ဧပြီလ၁၁ရက်၁၉၅၅က အလည်ရောက်ခဲ့သည် မြန်မာနိုင်ငံမှ ဗုဒ္ဓဘာသာကိုယ်စားလှယ်အဖွဲ့ ကလည်း တရုတ်နိုင်ငံသို့ အောက်တိုဘာလ ၄–၁၉၅၅–တွင် သွားခဲ့သည် တရုတ်နိုင်ငံဝန်ကြီးချုပ် ကိုယ် - ဟိုင် လက်ခံတွေ ဆုံခဲ့သည်။

ထိုစဉ် ကွမ်ချီ ဘုရားကျောင်းတော်ရှိ ဗုဒ္ဓစွယ်တော်ကို မြန်မာနိုင်ငံသို့ ခေတ္တသယ်ဆောင် မှုဇော်မှုခံယူရန် သဘောတူညီဘူရခဲ့သည်။





မြတ်စွယ်တော်ကိန်းဝပ်ရာ ဗုဒ္ဓ တစ် ထောင် စေ တီ တော် ပောင်း။



ယနေ့ ဗုဒ္ဓစ္စလ်တော်ကို ထိန်းသိမ်းထားရှိသော ပီကင်းမြို့ ကွမ်ချီ Kwang Chi ကျောင်းတော်။ ဤကျောင်းတော်ကို ကင်းမင်းဆက်ခေတ် (၁၁၁၅-၁၂၃၄)နှစ်များက တည်ဆောက်ခဲ့သည်။ ဤကျောင်းတော်မှာ တရုတ်နိုင်ငံ ဗုဒ္ဓဘာသာ အသင်းဋ္ဌာနချုပ်လည်းဖြစ်သည်။ देवक मत्त्रवास्त्रवीयकृताली। स्राप्ट्यश्रह स्राप्तश्रीयहर्दे रग्रह्म १ क्षिण स्राप्तश्रीयहर्दे रग्रह्म १ क्षिण स्राप्तश्रीयहर्दे

य प्रमी हतुप्रमना

हेत्स्तेषां तथा गतो खबदत्

तेषां च यौ निरोध

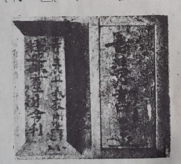
एवं वादी.म क्षेत्रमणः॥

YEDHAMMA HETUPPARHAVA TESAMHETUM TATHACATO AHA TESAM CA YO NIRODHO EYAMVADI MAHASAMANO

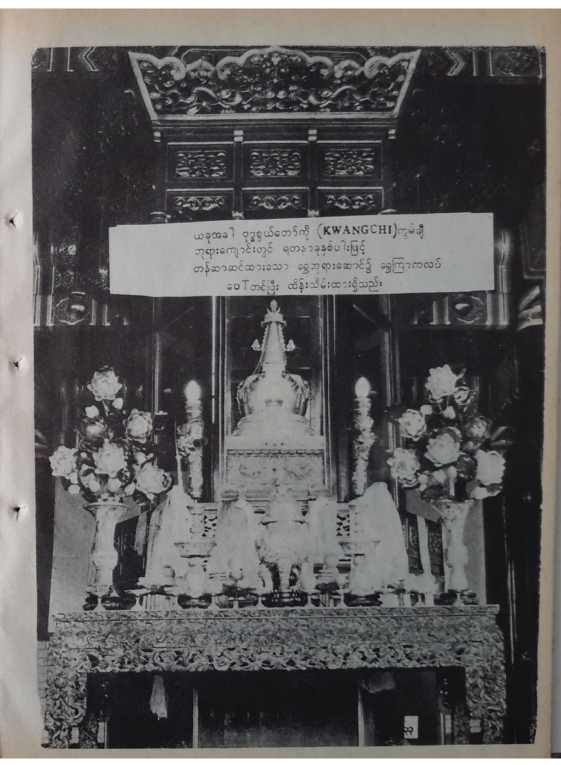
ဗုဒ္ဓ မြတ်စွယ်တော် တိုက် ဟောင်း၌ ယေဓမ္မာ ဟေတုပ္ပ ဘဝါ အၿခို ဂါထာကို တိ ဘက်၊ ပါဠိ၊ ညက္ကဋ္ တရုတ် လေးဘာသာဖြင့်ရေးထိုးထား သော ကျောက်စာချပ်များ။ (ဝဲဘက်ပုံများ)

စွယ်တော်မြတ်သိမ်းဆည်း ရာနံ ့သာကြုတ်။ (အောက်ပုံ)





တရတ်ပြည်ရောက် ဗု္ခ္ဓ စွယ်တော်မြတ်အား ရွှေအလေးချိန် ၉ ၃ပိဿာရှိ စွယ်တော်စေတီ ငယ်အတွင်း ကျောက်မျက်ရတနာများ စီခြယ်ထားသည့် ရွှေကြာကလပ်၌ ဖူးတွေ့ရပုံ









^ စွယ်တော်မြတ်ကို မြန်မာနိုင်ငံသို့ ခေတ္ထပင့်ဆောင်လာကြစဉ် နိုင်ငံတော်သမ္မတကြီး ဒေါတ်တာ ဘဦးနှင့် ဝန်ကြီးချုပ်ဘို့ကိုယ်တိုင် ကြို့ ဆိုခဲ့ကြသည်။

၁၉၅၅-အောက်တိုဘာလ ၁၅-ရက်နေ့က ရန်ကုန်မြို့သူမြို့သားများ ဗုဒ္ဓစွယ်တော်သို ကြို့ဆိုကြစဉ်ကာလ။



De.

## သီဂိုလင်္ကာကျွန်းမှ ဗုဒ္ဓစွယ်တော်

မယ္လာမင်းတို့ စိုးစံရာ ကုသိနာရံပြည်၌ ဗျူရှင်တော်ဘုရား ပရိနိဗ္ဗာနီစံလွန်တော်မူလေရာ၊ ရာစပြီဟိပြည် အဓာတသတ်မင်းအမှူးရှိသော ရှစ်ပြည်ထောင်သော ဗုဒ္ဓသာသနာဝင်ဘုရင်တို့ သည် ဓာတ်တော်များကို တောင်းဆိုလာသဖြင့် ဘုရင်တို့၏ စာရာဖြစ်သော ခေါ်ကမုဏ္ဏားကြီးသည်

စွယ်တော်မြတ်လေးဆူ အပါအဝင်ဓာတ်တော်တို့ကို အညီအမျှပြ၍ ရွိဝေပေးလေသည်။

ယင်းသို့ ဓာတိဓတာစောရန္ခဲ့ ဒေါကပုဏ္ထားကြီးသည် မြတိစ္မွာဘုရားသင် ၏ လကျိုာအထကို ရွယ်တော်ကို အမှတ်မဲ့ ယူငင်ကာ မိမိ၏ စောင်းထုတ်အကြား၌ ဝှက်ထားလေသည်း ဤသည်ကို သိကြားမင်းက သိလေသဖြင့်၊ တာဝတ်သာ နတ်ပြည်သို့ ပင်စောင်ကာ ရှင္မာမကိစေတီ စောင်၌ ဒွာပနာရွိကို ကွယ်၏းဒေါကပုဏ္ဏားကြီးသည် လကျိာအထက်ရွယ်တော်ကို ဝှက်ရုံမကသေး၊ လကျိာအောက် ရွယ်တော်မြတ်ကိုလည်း ခြေများရွန်းဖြင့် နင်း၍ ဝှက်ထားသည်ဟုဆိုသည်။ နဂါးပြည်မှ နဂါးမင်းသည် ပူခော်ကန်တော့ရန်ရောက်လာ၏။ ဒေါကပုဏ္ဏားဝှက်ယူထားသော လကျိာအောက်ရွယ်တော်ကို မြင်လတ်၍၊ နဂါးမင်းသည် တန်ခိုးဖြင့် နဂါးပြည်သို့ ပင်စောင်ပြီးလျှင်၊ ကြီးကျယ်ခမ်းနားရွာ ကိုးကွယ် လေသည်။ နောင်အခါတွင် သိတို့၌ ကျွန်း ကာကဝဏ္ဏတိဿမင်းကြီး လက်ထက် မဟိန္ဒအမည်ရှိ မတေရိသည် ထိုလကျိာအောက်ရွယ်တော်ကို နဂါးပြည်မှပင်စောင်၍ သိပ္ပိဋ်ကျွန်း၊ သေရမြှို့ အဘယမင်းထဲ အပ်နံပြီးလျှင် သေရတောင်ကြား၌ စေတီတည်ကာ ဋ္ဌာပနာရွိကိုးကွယ်၏။

ထိုပြင်လည်း ဒေါကပုဏ္ဏားကြီးသည် လက်ဝဲ အထက်စွယ် တော်မြတ်ကို အပေါ် ရုံအဝတ် အကြား၌ ဝှက်ယူထားသည် ဖြစ်ရကား၊ ဂန္ဓာရတိုင်းသား ရဟန်းတော်တပါးသည် သိမြင် တော်မူသဖြင့်၊ ပုဏ္ဏားကြီးမသိမမြင်အောင် ယင်းစွယ်တော် ကို ပင့်ဆောင်ကာ၊ မိမိနေထိုင်ရာ ဂန္ဓာရတိုင်း၊ စေအိမ် တောအုပ်၌ စေတီတည်ထား၍ ကိုးကွယ်လေသည်။

သီဟိုဠ် ကျန်း၌ ရှေးဦးစွာ တည်ထောင်သော ဝိဇယာာဟု မင်းမှစ၍ ၆၆ ဆက်မြောက်သော ကိတ္တိသိရိမေသမင်း၏ လက်ထက်တော်၌ သာသနာတော် ဂ၃ဝ ပြည့် နှစ်တွင် ကာလိင်္ဂထုမ်ပြည်မှ စွယ်တော်သည် သီဟိုဠ်ကျွန်းသို့ရောက်

၏။ ရောက်ရှိပုံကား ဤသို့တည်း။

ဗုဒ္ဓမြတ်စွာဘုရား၏ အလောင်းတော်ကို မီးသဂ္ဂြိဟ်၍ မီး ဟုန်းဟုန်း လောင်မြိုက်နေစဉ်၊ ရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ တပည့် ခေမအမည်ရှိသော ရဟန္တာမြတ်တပါးသည် စန္တကူးနံ့သာ ထင်းပုံထဲမှ လက်ဝဲ အောက်စွယ်တော်ကို ပင့်ဆောင်ယူကာ၊ ကာလင်္ဂတိုင်း၊ စန္တပူရမြို့အရှင်၊ ဗြဟ္မစတ်မင်းအား စံယူ စေလျက် ကိုးကွယ် ပူဇော်လေသည်။ ထို ကာလိင်္ဂတိုင်း ဗြဟ္မစတ်မင်းမှသည် သားစဉ်မြေးဆက် မပြတ်ဘဲ၊ ကိုးကွယ် လာခဲ့ကြရာ၊ ဂုဟသီဝမင်း လက်ထက်၌ စွယ်တော်ကို အ ကြောင်းပြ၍ စစ်ပွဲများစွာ တိုက်ခိုက်ကြရလေသည်။ စွယ် တော်ကို အ သက်ပေး၍ ကြည်ညှိ လျက်ရှိပေ သော ဂုဟ သီဝမင်းသည် ဒီရဓာရမင်း၏ တူတော်များနှင့် နောက်ဆုံး အကြိန် တိုက်ခိုက်ရသည့်စစ်ပွဲသို့ မထွက်မီကပင်၊ သမီးတော် ဟေမမာလာဆှင့် တူပော်စန္တကုမာရ ဇနီးမောင်နှံ နှစ်ဦးတို့ အား အကယ်၍စစ်ရှုံးသွားပါက၊ စွယ်တော်မြတ်ကို တိတ် တဆိတ် ပင့်ဆောင်လျက် သီဟိုင်င်္ဂကျွန်း မဟာသေနမင်းထံ အရောက်သွားကြရန် စီမံထားခဲ့လေသည်။ ဂုပာဏီဝမင်း ကျဆုံးသည်နှင့် တပြိုင်နက် သမီးတော်နှင့် သမက်တော်တို့ လည်း စွယ်တော်ကို ပင့်ဆောင်ကာ ထွက်ပြေး တိမ်းရောင် မဲ့ကြပြီးနောက် သီဟိုင်္ဂကျွန်း၊ အနုရာမေ့မှိုတော်သို့ ပင်ပန်း ကြီးစွာနှင့် ရောက်လချွက်လေသည်။ သို့အောင် ထိုအခါ၌ မဟာသေနမင်းတရားကြီးကား နတ်ရှာခဲလူနှံတော်မူခဲ့ပြီ ဖြစ်သဖြင့် သားတော် ကိတ္တိသိရိမေလဝက္ကဘုရင် နှန်းတက် လျက်ရှိလေပြီ။ ထိုမင်းလည်း စွယ်တော်တိုက်ကြီး ဆောက် လုပ်ပူဇော်လေသည်။ သီဟိုဠ်တွင် ပဌမဆုံး ဆောက်လုပ်ကိုး ကူဆေသာ ကိတ္တိသိရိမေလဝက္ကဘုရင် နောက်လုပ်ကိုး ကူဆေသာ ကိတ္တိသိရိမေလဝက္ကဘုရင် တိုက်ကြီးမှာ၊ ယခုအခါ အနုရာမေ့မှို ထူပါရုံစေတီတော်၏ အရှေ့ဖက် တပာလုံခန့်တွင်ရှိ၏။

သီဟိုဠ်ကျွန်းတွင် အဆိုပါကိတ္တိသိရိမေလဝက္ကမင်းမှ ဓမ္မ ပါလမင်းတိုင်အောင် မင်းဆက်တရာကျော် ရှိခဲ့ပေသည်။ ထိုမင်းပေါင်း တရာကျော်တို့သည် အနုရာခ နေပြည်တော်၌ သာ စံတော်မူခဲ့ကြသည် မဟုတ်ပေ။ မြန်မာနိုင်ငံ၌ သရေ ဓေတ္တရာ၊ ပုဂံ၊ မြင်စိုင် စစ်ကိုင်း၊ ပင်းယ၊ အင်းဝ၊ ရွှေဘိုစ သည်ဖြင့်မှို့တော်များ ရှေပြောင်းစံတော်မူခဲ့ကြသကဲ့သို့ပင်၊ သီဟိုဠ်၌လည်း အနုရာေပေါရကရူဝ၊ ဂမ်ပေါလ၊ ကော့ တေ၊ ကန္နီ၊ ကိုလဲဗိုစသည်ဖြင့် မြူတော်အစဉ်အဆက် ရှိခဲ့

ပေသည်။

သီဟိုင္ဂ်မင်းတို့သည် နန်းပြောင်း၍စိုက်ရာသို့ စွယ် တော်ကို တပါတည်း ပင့်ဆောင် ကိုးကွယ်လေ့ ရှိခဲ့ကြသည်။ ထိုစွယ်တော်မြတ်ကို အချိန်အခါအားလျော်စွာ အဆက် ဆက်နေရာဌာန၊ ကိုးကွယ်သူတို့ လက်ဆင့်ပြောင်းထဲကာ ပူဇော်လာခဲ့ကြရာ၊ နောက်ဆုံးတွင် ကန္ဒီမြို့ စွယ်တော်တိုက် တွင်း ကိန်းဝပ်နေတော်မူလေသည်။ ယခုအချိန်၌ ဗုဒ္ဓသာသာနာဝင် သူတော်စင်အပေါင်းတို့သည် ကောင်းကျိုးချမ်းသာကို မြှော်မှန်းလျက် သီဟိုင္ငံရှိ ထိုစွယ် တော်မြတ်ကို ဆည်းကပ်ရှိကျိုး ရှိခိုးပူဇော်ရန် ဘုရားပူး



The 'sacred tooth' of Kandy, in Sri Lanka, is perhaps the most famous relic Buddha. No Sinhalese king was regarded as fully legitimate unless he had it whis protection, a belief which still has its resonances (see pl. 18). It is said to be been brought to the island in the 4th century AD. The Portugues who occup Ceylon in 1905 claimed to have taken it to Goa and destroyed it, but pious Buddhists believe it infraculously saved itself. Its custody today is shared bett the elected lay custodian and the heads of Kandy's two chief monasteries (b) splendid ceremony held annually in its honour takes place for a week in July August. Up to a hundred elephants, magnificently caparisoned, take part. A century nainting (righ) shows it essentially as it remains to this day. (11, 14)

သီရိလက်ာနိုင်ငံမှ ဗုဒ္ဓစ္ဓယ်တော်

စွယ်ဘော်သည် ၄-ရာစုခေတ်က သီရိလင်္ကာကျွန်းသို့ ရောက်သည်။ ၁၅၀၅-ခုနှစ်၌ ပေါ် တူဂီတို့ သီဟိုဠ်ကျွန်းထို သိမ်းပိုက်ရာ စွယ်တော် ကို အိန္ဒိယနိုင်ငံ ဂိုအာ-ဒေသကိုယူဆောင်သွားပြီး ဖျက်ဆီးပစ်ခဲ့ကြသည်။ သို့သော် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များက စွယ်တော်မှာ ပျက်စီးခြင်းမရှိခဲ့ဟု ယုံကြည်ကြသည်။ သီဟိုဠ်ဘုရင် အဆက်ဆက်က ရှိသေစွာ ထိန်းသိမ်းခဲ့ ကြသည်။

## သီရိလင်္ကာကျွန်းမှစွယ်တော်



သီရိလက်ဂနိုင်ငံ ဝုမ္ပစ္စယ်တော်လှည့်လည်ပွဲ ရေးရိုးပန်းချီး ယနေ့တိုင် ဆင်များမြင့် နှစ်စဉ်လှည့်လည်နေကြဆဲ၊ ကမ္ဘာ့အစည်ကားရားမှုတာာ်တစ်စုမြ

စွယ်တော်မြတ် ကိန်းဝပ်တော်မူကု ရတနာရွှေကြုတ်

သိရှိမွေးသောကမင်း (ဘီစီ ၂၇၇ — ၂၃၂) သည် ကလ်ဂ်တိုင်းကိုအောင်မြင်ပြီးနောက်၊ အသက်အိုးအိမ် စည်း စိမ်ဥစ္စာ အမြောက်အမြား ဆုံးရှုံးပျက်စီးကြရသည်ကို မြင်၍၊ တရားသံဝေဂ ရယူကာ စစ်ဖြင့်အောင်နိုင်ခြင်းကို စုန်လွှတ်လျက်၊ တရားမွေဖြင့် အောင်နိုင်ခြင်းသို့ ရှေးရှူခဲ့ လေသည်။ ထိုမှစ၍ အိန္ဒိယနိုင်ငံတော်အဝှန်း၌ ရေတွင်း ရေကန် တူးခြင်း၊ ဘုရား ပုထိုး စေတီ ဂူကျောင်းတည် ဆောက်ခြင်းအစရှိသော ဗုဒ္ဓသာသနာနှင့် စပ်လျဉ်းသည့် အမှုမျှားကိုပြုလုပ်ခဲ့၏။ ဗုဒ္ဓသာသနာသည်လည်း မင်း ကြီး၏လက်ထက်၌ တိုးတက်ထွန်းကား၍လာခဲ့လေသည်။ ယင်းသို့ ဗုဒ္ဓသာသနာ ထွန်းကား တိုးတက်ခဲ့သည်နှင့် အမျှ၊ ဗုဒ္ဓမတ်စွာနှင့် ဗုဒ္ဓသာသနာ ထွန်းကား တိုးတက်ခဲ့သည်နှင့် အမျှ၊ ဗုဒ္ဓမတ်စွာနှင့် ဗုဒ္ဓသာသနာ ကို ကြည်ညှိ စိတ် ထက် သန် သော သူတို့သည် အိန္ဒိယနိုင်ငံအဝှန်း၌ များစွာပေါ် ပေါက် ခဲ့လေသည်။

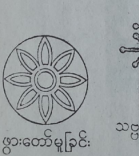
မြတ်စွာ ဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန် ပြုပြီးသည့်နောက်တွင်ကား၊ ဗုဒ္ဓအယူဝါဒီတို့သည် ဘုရား၏စာတ်တော် မွေတော်များ ကို ခိုင်ခဲ့လုံခြဲ့သော ထူပါရုံစေတီတော်ကြီးများ၌ ဌာပနာကြ၏။ ယင်း ထူပါရဲ့ စေတီတော်ကြီးများကိုလည်း ကြည်ညိုဖွယ်ဖြစ်အောင် အဆန်းတကြယ် တည်ထား ဆောက်လုပ်ခဲ့ကြလေသည်။ ဤသို့ဖြင့် သီရိဓမ္မာသောက မင်း၏စေတ်လောက်မှစ၍ ထူပါရုံစေတီတော်ကြီးများသည် ဆန်ချီရွာဘဝှန်း၌ ပေါ် ထွန်းခဲ့ကြရာ၊ ထိုအကြောင်းကိုမှီ၍ ဆန်ချီရွာသည် ရာဇဝင်တွင် ထင်ရှားကျော်စော၍လာခဲ့ ပေသည်။

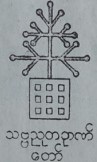
ထူပါရုံစေတီတော်ကြီးများကို ဗီတွာမြစ်၏ လက်ဝဲဖက် ကမ်း၊ ပေ ၃ဝဝ အမြင့်ရှိသော သဲကျောက် တောင်ကုန်း ငယ်တခုတွင် တည်ထားဆောက်လုပ်ခဲ့ကြ၏။ ဆန်ချီ တောင် ကုန်းပေါ် ၌ ကား ထူပါရဲ့ စေတီတော်ကြီးပေါင်း ၁ဝ ဆူမျှရှိခဲ့လေသည်။ ယင်းတို့အနက် စေတီတော်ကြီး တဆုမှာ အချင်းအားဖြင့် ၁ဝ၃ ပေခန့်ရှိလျက်၊ ဥာဏ် တော်အားဖြင့် ၄၂ ပေခန့်ရှိ၏။

ပုံပန်းမှာ အခြေ၌ ပစ္စယာ အဆင့်ဆင့်ခံထား၏။ ပစ္စယာ ပေါ်၌ ဥသဏ္ဌာန်စေတီပုံတည်၍၊ အထက်ဆုံး၌ အချင်း

ှငှ ပေရှိသော ပလ္လင်နှင့် ထီးတို့ရှိလေသည်။ ပစ္စယာသို့ လှေ ကားဖြင့် တက် ရ ၏။ ပစ္စယာ ပတ်လည်တွင်လည်း ကျောက်လက်ရန်းရှိလေသည်။ ထူပါရုံစေတီတော်ကြီး တခုလုံး၏ပတ်လည်၌ကား အရဲတံတိုင်းရှိ၏။ ယင်းတံတိုင်း လေးမျက်နှာတွင် ၁၈ ပေစီရှိသော မုတ်ပေါက်လေး ပေါက်ရှိ၍၊ မုတ်ပေါက်တိုင်းတွင် တုရိုက်တခုစီရှိလေသည်။ ယင်းမုတ်ပေါက်နှင့် ကျောက်လက်ရန်းများ၌ကား၊ ဗုဒ္ဓမြတ် စွာ၏ ဖြစ်စဉ်များ၊ နိပါတ်တော်များကို ပန်းတမော့ပညာ လက်ရာမြောက်စွာဖြင့် ကျောက်ရုပ်ကျောက်ပန်းများထုံ၊ ကျောက် စာများ ကိုလည်း ရေးထိုးမော်ကွန်းတင်ထားရစ် ခဲ့ကြလေသည်။

အဆိုပါ ထူပါရုံစေတီတော်ကြီးများအနက်ထူပါရှံ အမှတ် ၃ ဟု အမှတ်အသားပြုထားသော ထူပါရုံတခု၏ဌာပနာ တိုက် အတွင်းမှ ရှင် သာရိပုတ္တရာနှင့် ရှင် မောဂ္ဂလာန်တို့၏ ဘော်တော်များကို ၁၈၅၁ ခုနှစ်တွင်တူးပေါ် ရရှိသည်။ ထိုသို့ ရရှိသောဓာတ်တော်တို့ကို ဗြိတိသျှအစိုးရတို့က လန်ဒန်မြှုသို့ ပင့်ဆောင်၍ သွားလေသည်။ အိန္ဒိယနိုင်ငံ လွှတ်လပ်ရေးရ သောအခါ ဗြိတိသျှအစိုးရသည် ထို ဓာတ်တော်တို့ကို အိန္ဒိယ နိုင်ငံသို့ ပြန်ပို့သဖြင့် အိန္ဒိယနိုင်ငံ အစိုးရသည် ၁၉၅၂ ခုနှစ် နိုင်ငံသို့ ပြန်ပို့သဖြင့် အိန္ဒိယနိုင်ငံ အစိုးရသည် ၁၉၅၂ ခုနှစ် နိုင်ငံဘာလ ၃ဝ ရက်နေ့ တွင် မူလထူပါရုံအနီး၌တည် ဆောက်ထားသော ဝိဟာရအသစ်၌ ဓာတ်တော်တို့ကို ပြန်လည် ဌာပနာလေသည်။









နိုဗ္ဗာနိ

90

#### အိုန္ဒိယတောင်ပိုင်း -ဆန်ချီစေတီတော်

ဆန်ချီသည့် ဘိုပေါလိ နယ်အတွင်း ဘုံခဘနှင့် ဒေလီရထားလမ်း၌ တည်ရှိသည်။ ၎င်း တွင်ရှိသော ဗုဒ္ဓအနုပညာနှင့် ဗိသုကာလက်ရာအထွင့်တိပ်ဖြစ်သည့် စေတီတော်မုခ်ဦးများသည် အာသောကခေတ်လက်ရာများ ဖြစ်ကြသည်။

အာသောကမင်းကြီးသည် မင်းသားဘဝက ဆန်ချီမြို့အနီးရှိ မြို့သူတစ်ဦးကို မိဖုရား တင်မြောက်ခဲ့သည်။ ထိုမိဖုရားမှ ဖွားမြင်သော သားတော်မှာ နှောင်အခါ သီတိုဠ်ကျွန်းသို့ သာသနာပြုရန် ကြွရောက်ခဲ့သော အရှင်မဟိန္ဒဖြစ်သည်။

ဆန်ချီသည် ဗုဒ္ဓသာသနာပြု ဗဟိုဋ္ဌာနတစ်ခုအဖြစ် ၁၁-ရာစုအထိ တည်ရှိခဲ့သည်။ ၁၂ ရာစုတွင် မဂိုကျူးကျော်သူများ၏ လက်ချက်ကြောင့် ရဟန်းတော်များနှင့် ကျောင်းမှာပျက်စီး ခဲ့သည်။

ဆန်ချီ၌ ဖူးမြှော်ဆေ့လာနိုင်သော ဌာနများ

က္။ ပင်မစေတီတော်ကြီး ၁-မုဒ်ဦးလေးဘက်ရှိသည်။

ခ၊ စေတီတော်အမှတ် ၃-အရှင်သာရိပုတ္တရာနှင့် အရှင်မောဂ္ဂလာန် ဓာတ်တော်များတွေ့ရသည်။

ဂ၊ စေတီတော် အမှတ် ၂-ကိုးထိုင်းကိုးဌာန သာသသနာပြု ရဟန္တာတို့၏ ဓာတ်တော်များ ဋ္ဌာပနာရာဌာန၊

ဃ၊ စေတ္တီတော် အမှတ်-၄

င၊ ဘုရားကျောင်းဆောင်နှင့် ဘုန်းကြီးကျောင်းများ

စ၊ ပြတိုက်

#### စေတီတော်အမှတ် ၁

အကြီးဆုံးစေတီတော်၊ မုဒ်ဦးလေးခုရှိသည်။ ဤမုဒ်ဦးများကြောင့် စေတီထော်ကြီးမှာ ခန့်ညားထည်စ ါလှသည်။ မုဒ်ဦးကျောက်ထိုင်များနှင့် ကျောက်ထုပ်များပေါ် တွင် ထုလုပ်ထားသော ဆင်၊ မြင်း၊ ဒေါင်း စသည်တို့မှာ ကမ္ဘာဂိသုကာပညာရှင်များနှင့် ကျောက်ဆစ်ပညာရှင်တို့အတွက် အန်ျာခန်းဖြစ်စေသည်။ အာသောကမင်းကြီး ဘုရားဖူးထွက်ပုံများ ဓာတ်တော် မင့်တော်မူပုံများကို ထုလုပ်ထားသည်။

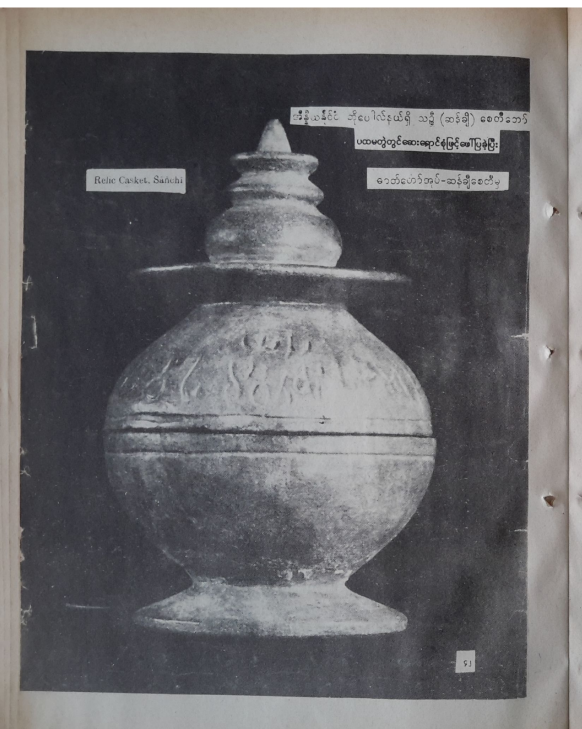
စေတီတော်ကြီး၏ တောင်ဖက်မှစ်ဝ၌ အာသောက ကျောက်စာတိုင်ရှိသည်။ အငုတ်မျှ သာကျန်သည်။ ကျောက်တိုင်၏ ခေါင်းပိုင်းမှာ ခြင်္သေ့ရုပ်ဖြစ်၍ ယခုအခါပြတိုက်အတွင်း၌ ပြထားသည်။

ဤခြင်္သေ့ ရုပ်ကို ယခုအခါ အိန္ဒီယနိုင်ငံ၏ နိုင်ငံတော် အမှတ်တံဆိပ်အဖြစ်အသုံးပြုလျက် ရှိသည်။



စေါက်ခြာ – န / ဒေါက်ချာ / ရသေ့ များ ဆောင်းသော ဦး ထုပ် တ မျိုး။

ç





တိန္ဒိယနိုင်ငံ ဗိုပါးစီရင်ဝ ဆန်ချီရွာရှိ <mark>ထူပါရဲစေတီတဆူဌာပနာတိုက်မှ ရှင်သာရိပုတ္တရာ</mark>နှင့်ရှင်မောဂ္ဂလ•န် စာတ်တော်ကြွတ် ၂ သူ့။

## ဘုရားရှင်၏ ဓာတ်တော်မေ့တော်မျှား

34

လက်ယာတော်ရံ အရှင်သာရီပုတ္ထရာ။ လက္ခ်ခဲတော်ရံ အရှင်မဟာခမော်ဂ္ဂလာန် စောတ်တော်များ



မြတ်စွာဘုရား၏ အဂ္ဂသာဝက နှစ်ပါး ဓာတ်တော် စစ်များ ကိန်းစပ်တော်မှရာ



#### လက်ယာထော်ရဲလက်ဝဲတော်ရဲအဂ္ဂံသာဝက ကြီးနှစ်ပါး၏ စာတ်တော်များ

အရှင်သာရိပုတ္တရာသည် (၄၄)ဝါအရ၌ နာလကရွာမိခင်ကြီး၏ နေတိမ်၌ ပရိနိမ္ဗာန်စံ ဝင်တော်မူလေသည်။ အရှင်သာရိပုတ္တရာပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူပြီးနောက်(၁၅)ရက်အကြာတွင် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် ရာစပြိုဟ်ပြည်အနီး ဣသိဂီလတောင်၏ နံပါးပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူသည်။

ထိုအဂ္ဂသာဝက အရှင်မြတ်ကြီးနှစ်ပါးတို့၏ ဓာတ်တော်များကို အသောကမင်းကြီး လက်ထက် (ယခုအိန္ဒိယနိုင်ငံတိုပေါလ်ပြည်နယ်အတွင်း)(ဆန်ချီ) စေတီတော်ကြီးတွင်ဋ္ဌာပနာ တော်မူခဲ့လေသည်။

ခရစ်သက္ကရာဇ် ၁၈၅၁-ခု (မြန်မာ ၁၂၁၂-ခုနှစ်)ဆီက အသောကမင်းကြီး၏ကောင်း မူးအဆိုငါသဥ္က (ဆန်ချီ)စေတီဟောင်းကြီးတစ်ဆူကို တုံးခဖာ်ရာတွင် အဂ္ဂသာဝကကြီးနှစ်ပါးကို့ ၏ ဓာတ်တော်များ မျာပနာထားရာ ကျောက်သေတ္တာကြီးနှစ်လုံးကို တွေ့ရလေသည်။ တစ်လုံး၏ အတွင်းကျောက်ကြုတ်၌ ''သ''ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အပြင်၌ ''သာရိပုတ္တသ'' ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ အပြင်ဘက်၌ ''မောဂ္ဂလာ နဿ''ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အပြင်ဘက်၌ ''မောဂ္ဂလာ နဿ''ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အပြင်ဘက်၌

ထိုသို့ဆန်ချီစေတီဟောင်းအမှတ် (၃)တွင် တွေ့ကြပြီးနောက် (ထိုအခါ အိန္ဒီယနိုင်ငံ ကို တင်္ဂလိပ်တို့ အုပ်စိုးနေသည့်အတိုင်း) ထိုခောတ်တော်များကို အင်္ဂလိန်နိုင်ငံသို့ ယူဆောင်ပြီး လျှင် လန်ဒန်မြို့ဝိတိုရိယပြတိုက် (Victoria and Albert Museum) အတွင်း၌ ထားခဲ့ ကြလေသည်။

ထိုသို့ အင်္ဂလန်နိုင်ငံတွင် နှစ်ပေါင်းတစ်ရာခန့်ကြာပြီးနောက် စုတိယကမ္ဘာစစ်ကြီးအပြီး ၌ လွတ်လပ်သော အိန္ဒိယနိုင်ငံသို့ ပြန်လည်ပို့ ဆောင်ခဲ့ကြပါသည်။ ထိုဓာတ်တော်များကို ထိုစဉ်အခါက မြန်မာနိုင်ငံတော် ဝန်ကြီးချုပ် ဦးနှ၏ မေဘ္တာရပ်ခံချက်အရ အိန္ဒိယနိုင်ငံ အစိုးရတို့က မူလကိန်းဝပ်ရာ (အသောကပင်းတရားကြီး၏ ကောင်းမူ) သမ္မ္မစေတီတော်တည် ရာတွင် အသစ်ပြန်လည်တည်ထားသကဲ့သို့ မြန်မာနိုင်ငံတရားထောီဘော်ကြီး တစ်ထူထူးခြား စွာတည်၍ ဓာတ်တော်များကို အများပြည်သူထင်ရှားစွာ ဖူးမြော်ပူတော်နိုင်ကြစေရန် အိန္ဒိယနိုင်ငံအစိုးရက နဲ့ငေပေးကမ်းခဲ့သည့်အတိုင်း မြန်မာနိုင်ငံတော်တွင် 'ထိရိမင်္ဂလာကမ္ဘာ အေးစေတီတော်'"ကို တည်ထားကာ သဗ္ဗညုရှင်တော်ဘုရား၏ များလှစွာသောဓာတ်တော်မွေ တော်မွေတော်များနှင့် အတူ ဤအဂ္ဂသာဝကကြီးနှင့်ပါးတို့၏ ဓာတ်တော်များကို ဖူးတွေနိုင် ပါသည်။

များရှိ – န/မောယုန်/ တရားဟောရာ၊ ဘုရားရှိခိုးဝတ်တက်ရာ၊ အလူျပေးရာအဆောက်အအုံ။

- pey

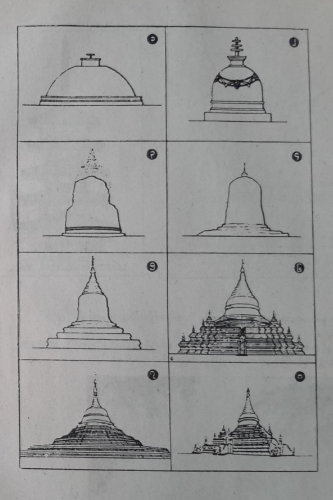
#### သီဟိုဋ်ဘုန်းတော်ကြီးများ ပင့်ဆောင် လာသော မဟာသာဝက ၂-ပါး၏ ဓါတ်တော်များကို ဟင်္သာတ ဦးမြ တဆင့်ပင့်လာပုံ။





အိန္ဒိယပြည် ဆန်ချီရှိရှိ ဂန္ဓကုဒ္ဓိတိုက်တွင် ငှာပနာရန် ရှင်သာရိပုတြာ နှင့် ရှင်မဟာမေဂ္ဂလာနဲတို့၏ ဓါတ်တော်များကို ဝန်ကြီးချုပ် ပင့်ဆောင်လာပုံ။ ဝန်ကြီးချုပ် နေရူးကိုလည်း နောက်နားတွင်တွေ နိုင်၏။

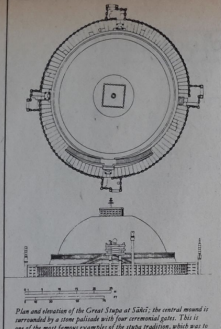
## စေတီ ပုထို:များ

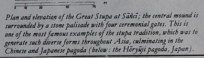


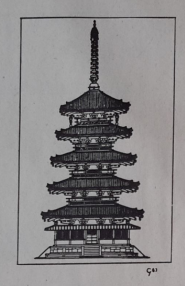
စေတီပုထိုးများသဏ္ဌာန်ပြောင်းလဲလာပုံ

ဆေးရောင်စုံပုံ – ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင် မြန်မာနိုင်ငံသားတို့ အတွက်ရေးအကျဆုံးစေတီတစ်ဆူ အနော်ရထာမင်း နှင့် ကျန်စစ်သားမင်း တို့ ၏ကောင်းမှုတော် ပုဂံမြို့ ရွှေစည်းခုံစေတီတော်

စေတီပုထိုးဗျားမပေါ်မီကာလက ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်တို့ သည် မြတ်ဗုဒ္ဓဆားရည်မှန်း၍ ခြေဓာတော် သပိတ်တော် ဦးခေါင်း၏ ဆင်တန်ဆာ စသည်တို့ ကို ရှိခိုးပူ၏ခဲ့ကြသည်။ ဗုဒ္ဓ၏ခြေရာတော်ရုပ်ပုံများ ပထမတွဲ၌ဖေါ်ပြပြီး။

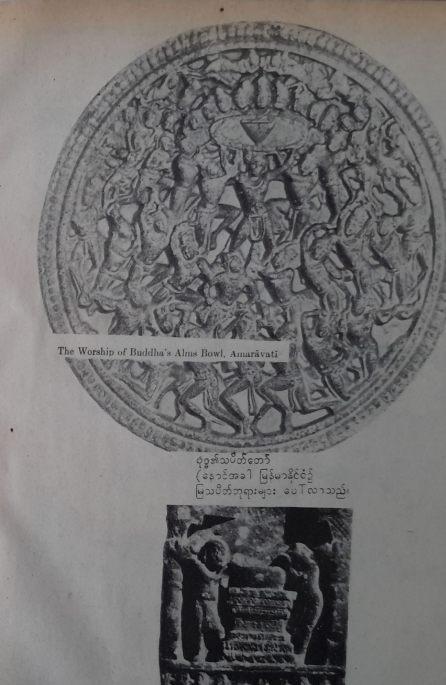




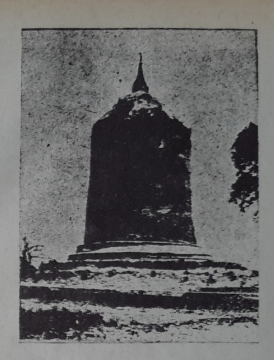


စေတီတော်တိုက် မူလအစဆန်ချီစေတီ ဤပုံတော်မှ တဖြေးဖြေးပုံသဏ္ဌာန်အမျိုးမျိုး ပြုပြင် ပြောင်းလဲသွားသည်။ ဆန်ချီစေတီတော်နှင့်နှီးစပ်သော မြန်မာနိုင်ငံမှစေတီများ စစ်ကိုင်းဖြို့မှကောင်းမှုတော် ဖြစ်သည်။ ပုံသဏ္ဌာန်သစ်ဖြစ်လာသော ဂျပန်နိုင်ငံမှစေတီ



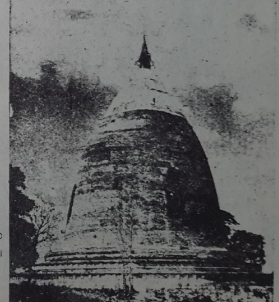




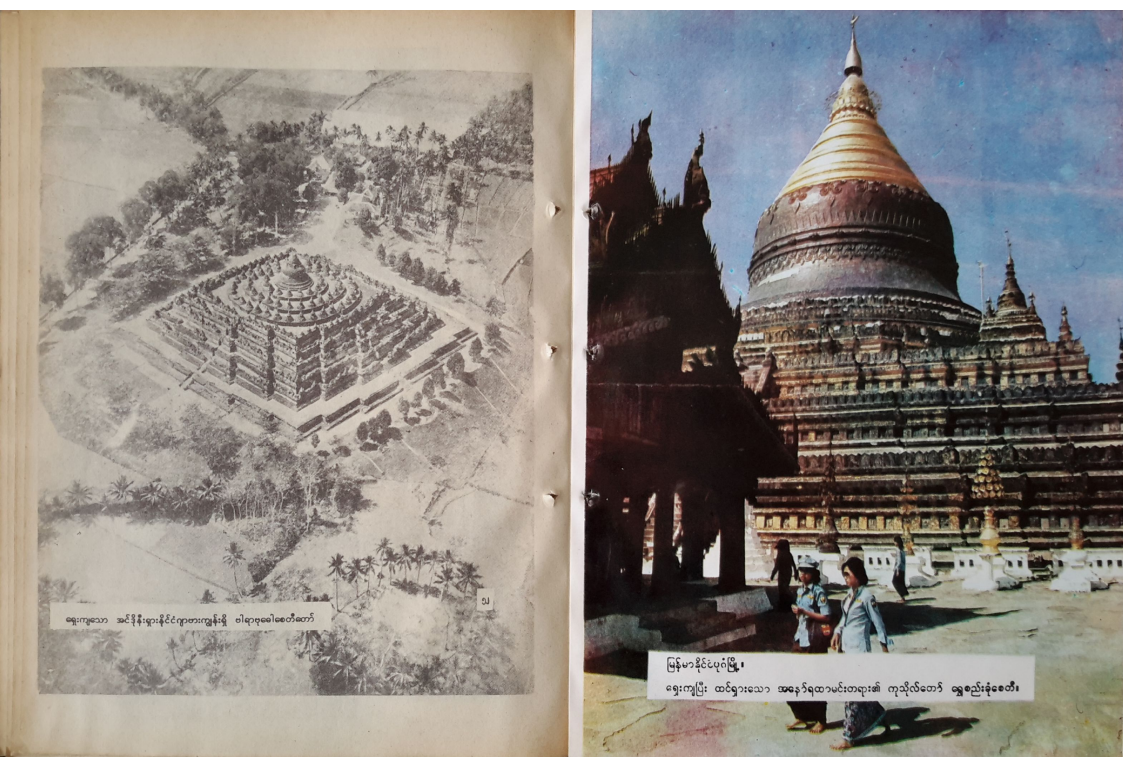


ဘောဘောကြီး စေတီ၊ ပြည်-မှော်ဇာ။ အေဒီ ၆-၇ ရာစု။

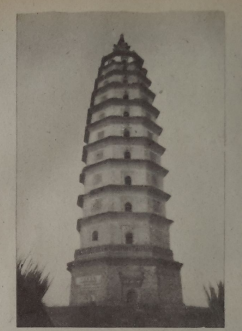
မြန်မာနိုင်ငံမှ အဦးဆုံးစာတီတော်များ (ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာမထွန်းကားမီကာလ)



ဘုရားကြီး-စေတိ ပြည်-မှော်ဇာ **အေဒီ** ၆**-**၇ ရာစု။







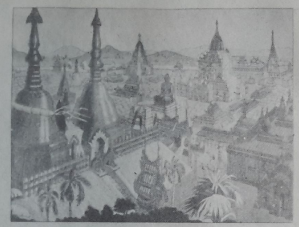


This tower-like Liaodi Pagoda in Hebei Province was erected in the 11th century. Standing at 84.2 meters (about 276 feet), it is the tallest pagoda in China.

🕇 တရုတ်နိုင်ငံမှ အမြင့်ဆုံးဆေတီ(၁၁ ရာစု) ရှေးအကျဆုံး ၁၂ ဒေါင့်ရှိစေတီတော် (၆ ရာစုခေတ်)

အန္ရရာမပူရဒေသ။





ာ၃ရာစုခေတ် ပုဂံရွေမြို့တော်မှ စေတီပုထိုးများ

စေတီပုထိုးရုပ်ပွါးတော်များနှင့် ဝင်ဝင်ကြွှာကြွားဖြစ်နေသော ၁၃ရာစုခေတ်ပုဂံနှင့် ၁၈၂၅ခုနှစ် ပုဂံ

European artist's impression of Pagan in 1825.





99

မှထိုး – န / ပထိုး / ဓာတ်တော်မွေတော် စသည်တို့ ကို ဌာပနာ၍ ဘုတ် ကျောက် စသည်ဖြင့် တည်ထားသော။ မှစ်ပေါက် သို့ မဟုတ် မုစ်ယောင် ပါရှိသော စေတီ။ (မြေစိုက်ဘုရား။ မြေပေါက်စေတီဟုလည်း ခေါ် သည်။)



စိမ်းလန်းစိုပြည်လျက်ရှိသော ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်ကြီးကား 'များလှစေတီး မြန်ဌာနီ' ဟု ကမ္ဘာအရပ်ရပ်က တသိတမှတ် ပြုရလောက်အောင် စေတီပုထိုးနှင့် တင့်ရွှန်း စေဆာလှပေသည်။ ကုန်းမြင့်တောင်ထိပ်၊ တောရိပ်မြစ်နား၊ ဖြို့ရွာများတွင် ဗုဒ္ဓသာသနာတောင် ထိန်ထိန်ပြောင်နေသည်မှာလည်း စေထီပုထိုးများ၏ တန်ဒိုးရှိန်စော် အာဒုဒောင် ကြောင့်ပင် ဖြစ်ချေသည်။





ဗောဓိနတ်စေဘီ။ ကတ္တမ္ဒေနမြို့။ ဘီစီ ၃ ရာစု။



ဟော်ယူဂြီ ဘုရား။ ကူပန်နိုင်ငံ၊နာရ။ အေဒီ ၇ ရာစု။

ပုဂံမြို့မှစေတီပုထိုးတို့မှာ မြန်မာနိုင်ငံထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များအတွက် ရှေးအကျဆုံး ဖြစ်ကြပါသည်။ ပုဂံမြို့ကို အေဒီ ၈၄၉ ခုနှစ်က တည်ထောင်၍ ၁၀၄၄ အရော်ရထာမင်းစော အုပ်စိုးစဉ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာ ရောက်လာသည်။ ၁၂၈၇ ခုနှစ်တွင် ကူဇလာခန့် စစ်သည် များကြောင့် ပျက်စီး ခဲ့သည်။ ယခုအခါ အေတီပုထိုးပေါင်း ၅၀၀၀ ခန့်ရှိသည်။



ကိုးရီးယားနိုင်ငံ ဆိုးလ်မြို့တော်မှ WON KAK SA TEMPLE ဝန်ကတ်ဆစေတီ-အေဒီ ၁၄၆၇ လက်ရာ



ရှေမော်ဓောဓာတီတော်

ဂေါတမဘုရားရှင်၏ ဆံတော် နှစ်ဆူကိုပူခော်ထား၍ ပဲခူးမြို့ ကိုတည်ထောင်သူသမလ နှင့် ဝိမလညီနောင်က စေတီတော်ကို မွမ်းမံပြုပြင်ခဲ့သည်။ ဓမ္မခေတီမင်းကခေါင်းလောင်းတော်ကိုလူသည်။ ဘုရင့်နောင်(၁၆)ရာစု နှင့် ဘိုးတော်ဘုရား ၁၇၉၆ တို့က ထီးတော်တင်ခဲ့ကြသည်။ ငလျင်ဒါက် နုံးကြိမ်ခံရ၍ စစ်ပြီးကာလပြန် လည်တည်ဆောက်ခဲ့ကြသည်။



## ဗုဒ္ဓ ရုပ် ပွားတော်များ

<u>ရေးအကျဆုံးဗုဒ္ဓရပ်ပွားတော်</u> ဗုဒ္ဓသာသနာပေါ် ခါစအချိန်ကဗုဒ္ဓရပ်ပွားတော်ဟူ ရှိမရှိပါးစေတီပုထိုးများထက်အချိန် ကာလနောက်ကျမှ ရုပ်ပွားတော်များပေါ်ပေါက်ပါသည်။

ဗုဒ္ဓပရိနိဗ္ဗာန်ပြပြီးကာစအချိန်ကဗုဒ္ဓကို ခြေရာတော်အားကိုးကွယ်ခြင်း၊ ဗောဓိပင်ကို ဘုရားဖွင့်တော်မှုသောသင်္ကေတ၊ ဓမ္မာစကြာဘီးကိုတရားဦး ဟောကြားရာ၊ ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုသည်ကို စေတီပုံ စသည့်အမှတ်အသားများဖြင့် အားထားကိုးကွယ်ခဲ့ကြသည်

ပထမဆုံးရုပ်ပွားတော်များကိုအိန္ဒိယနိုင်ငံအလယ်ပိုင်းမသူရာဒေသနှင့်ယခုပါကစ္စတန် နှင့် အာဖကန်နစ္စတန် ဒေသများသို့ ကျရောက်နေသော ဂန္တာရဒေသ တို့၌တပြိုင်ထဲလိုလို စတင်ထုလုပ်ခဲ့ကြသည်။ ဂန္တာရဒေသမှာ ပသျှဝါချိုင်ဝှမ်းတွင် တည်ရှိပြီးအလီခင်ဒါးသည်ဂရိတ်– ဂရိဘုရင်ကြီး အုပ်စိုးရာဒေသဖြစ်ခဲ့သဖြင့် ဂရိယဉ်ကျေးမှုအမွေအနှစ် ဆျောနှောလျက်ရှိသည်။ ပထမဆုံးဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော်တို့ သည်ဘီစီပထမနှင့် ဒုတိယရာစုနှစ်များအတွင်းကစတင်

ပေါ် ပေါက်ခဲ့သည် ဟုဆိုရပါမည်။

Buddha

Mathurā, from Mānikyāla. 1st-2nd century AD



တိဘက် နီပေါစသည်တန္က ရ ဗုဒ္ဓဘာသာထွန်းကားရာဒေသမှ စေတီ၁၂ရာစုဓေတ်လက်ရာ



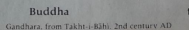


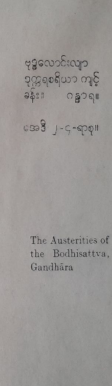
ဂျပန်နိုင်ငံမှ ဓေတ်သစ်လက်ရာ အထပ် ဂုထပ်ရှိစေတီ ၁၉၇၂ အိတ်စဖိုဒို ပြပွဲအထိမ်းအမှတ်



Coin Gandhara, c.AD 100

ရေးအကျဆုံးဗုဒ္ဓရုပ်ထုပါရှိသည့် ကြေးဒင်္ဂါး အေဒီ၁၀၀ ဗုဒ္ဓရုပ်ပွါးတော် ၂ ရာစုအတိ





>

ဗုဒ္ဓလောင်းလျာ ဍက္ကရစရိယာ ကျင့် ခန်း။ ဂန္ဓာရ။

အေဒီ ၂-၄-ရာစု။



ဂန္ဒာရာ-မဍရာ တက္ကသီလ စသည် အိန္ဒိယနိုင်ငံ ရေးဦး ဗုဒ္ဓဘာသာ သာသနာဖွဲ့နှံ့ သောဒေသများ၌ ထုလုပ်ခဲ့သော ဗုဒ္ဓအ်ရပ်ပုံသော်များမှာ မူလဗုဒ္ဓအ် မျက်နှာဘော်နှင့် အတော်လေးနီစပ်စရာအကြောင်းရှိပါသည်။

နေ**ာက်မိုင်း**ကာလတွင် ဗုဒ္ဓသာသနာတော်မှာ နိုင်ငံအများ**သို့** မွဲနှံ့သွားရာက ဗုဒ္ဓ၏ ရုပ်ပုံတော် အနေအထား အသွင်အပြင်တို့မှာလည်း စေသအလိုက် ကွဲပြားခြားနားသွားခဲ့ ပါသည်။



Assault of Māra
Eastern India, perhaps Sārnāth, 6th 7th century AD

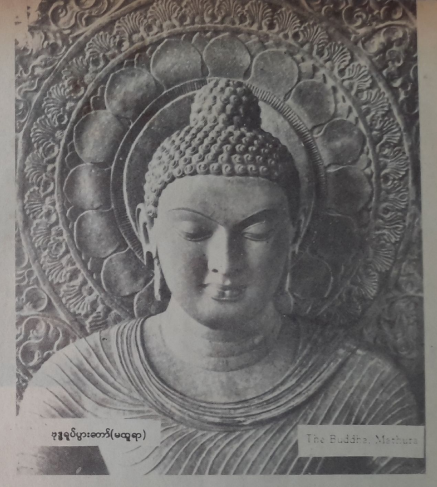
မာန်နတ်ကိုအောင်တော်မူခြင်း အရေအိန္ဒိယ



အရှိယအလယ်ပိုင်း ၄ ရာစုခေတ် ၆၄







အာသောက မင်းတရားကြီးခေတ်ထိုင်အောင် ဗုဒ္ဓရပ်ပွားတော်များကို ထုလုပ်ခြင်း မပြု

လုပ်ခဲ့ကြဈေး

နောက်ပိုင်းတွင် အိန္ဒိယတစ်ပြည်လုံး၌ မဟာယာန ဗုဒ္ဓဘာသာလွှမ်းမိုးလာသဖြင့် ဗုဒ္ဓရုပ် ပွားတော်များကို ထုလုပ်မှုကိုပြုလုပ်လာကြသည်။ ထို့ပြင်ဂရိတ်တို့၏ ကျောက်ဆစ်အနုပညာ ကလည်း ထွန်းကားလာသဖြင့် ကျောက်တုံးများ အင်္ဂတေအုတ်တို့ဖြင့် ဗုဒ္ဓရုင်ပွားတော်များ ကို ထုလုပ်လာကြသည်။

လူများစုကနှစ်ခြိုက်လာကြရာက နောက်ဆုံးတွင် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များကလည်း ကျေနပ်လက်ခံလာကြရာ ယခုအခါ ဘုန်းကြီးကျောငးမှန်သမျှ ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော်ရုံလာခဲ့သည်။ ပထမဆုံး ကူးကွယ်သော ဘုရားပူ တော်တို့မှာ ညဖက်လက်ဖြင့် မြေကြီးထိုထိုင်ကာ

မာန်နတ်အား သက်သေပြုနေသည့်ပုံ တော်နဂါးပါး ပျဉ်အောက်၌ တရားထိုင်နေသောပု တော် နှင့်ညာဖက်စောင်းပြီး ထဲလျှောင်းကာ ပရိနိတ္တာန်ပြုနေသောပု တော်တို့ဖြစ်ကြသည်။

အေဒီသုံးရာစုခေတ် နောက်ပိုင်းကျမှ စကြာမုန်ဘုရား၏ တန်ခိုတော် ပြခန်း ရှေးဘဝ များနှင့် ပတ်သက်ပြီးတန်ဆာဆင်ထားသော ပုံ ဟန် အသစ်အဆန်း အမျိုးမျိုးပေါ် လာခဲ့သည်။

သက္ကရာဇ် ၂ရာစု ဘီစီကာလမှ င-ရာစုခေတ်များအတွင်း ဗုဒ္ဓဘုရားရပ်ပွားတော်များကို ကျောက်များအတွင်း ထုလုပ်ကြသည် ရှေးကျသော အုတ်ဂူဘုရားကျောင်းတော်များ ဖြစ်ကြ သော ဘုံတေမြို့ အနီးတဝိုက်၌ ယနေ့မြင်တွေ့နှင့်သေးသည်။

60

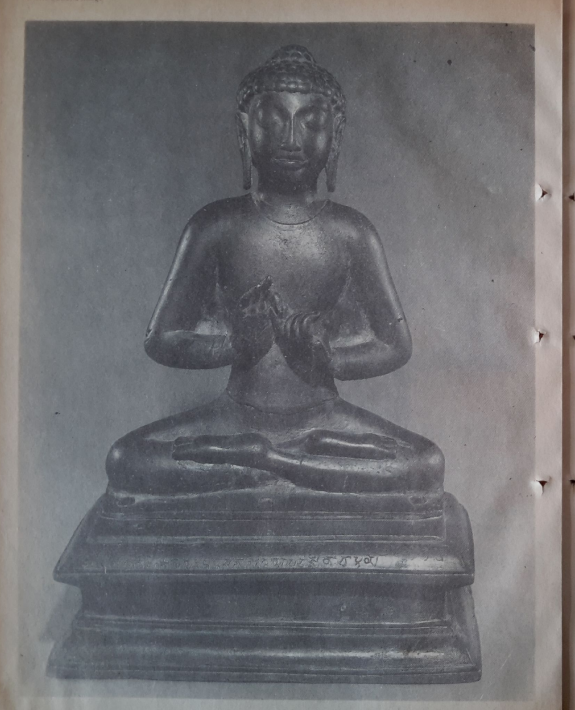


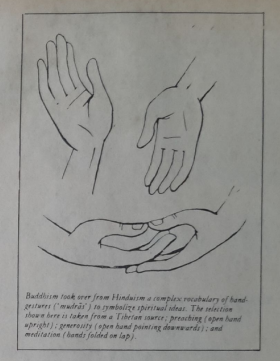


မတ်ရ**ဝ်ရုပ်ပွား။ မထု**ရာ။ အေ**ဒီ ၄ –ရာစု။** 

The Buddha, Mathura



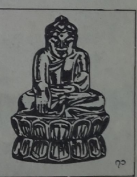




#### ဂ်ဒြသဂါသ:

ပုပ္ခရုပ်ပွားတော်များကို လျောင်းတော်မူပုံ ထိုင်တော်မူပုံ၊ ရပ်တော်မူပုံနှင့်ဒေသစာချီ ခရီးကြူချီတော်မူပုံဟူ၍ လေးမျိုးလေးစား ထုလုပ်လေ ရှိသည်။ ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော်၏ လက် အနေအထားကို မုြာဟုခေါ်သည်။ ပဓုမာမုြာ ပန်းကဲ့သို့ ထိုင်နေတော်မူဟန် (ပဒ္မမာ မုြာ) ဓမ္မစကြာတရားဟောတော်မူနေပုံ (ဓမ္မစကြာမုြာ) စသည်ဖြင့် ခြေလက်အနေအထား အမျိုးမျိုး ထုလုပ်ကြပါသည်။

ဒက္ခိဏသာခါ – န / ဒက်ခိနာ့ သာခါ / မဟာဗောဓိပင်၏ တောင် ကိုင်း မှ ပွား သော သီ ဟို ဠ် ကျွန်း ဗောဓိပင်၏ အသားကို ထွင်းထုသည့် ဗုဒ္ဓ ရုပ်ပွားတော်။ ယင်းရှင်ပွား တော်၏ပုံအတိုင်း ထုလုပ် ကိုး ကွယ်သည့် ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော်။



20







သီရိလင်္ကာနိုင်ငံမှ ဗုဒ္ဓရုပ်မွားတော် အလွန်မြင်းမားဆော မတ်ရပ်တော်များကို ထုလုပ်ကိုးကွယ်ကြသည်။



Buddha image at Kyauk Laugyi



အမရပူရမြို့ နှင့် မန္တလားမြို့ များမှ ကျောက်တော်ကြီးရုပ်ပွားတော်များ



မန္က လေးမဟာမုနီဘုရားကိုမဟာမြတ်မုနိပ္စာ၍လည်းကောင်း၊ဘုရားကြီးဟူ ၍လည်းကောင်း၊ ရခိုင်ဘုရားကြီးဟူ၍လည်းကောင်း ခေါ်ကြသည်။ စညဝတီမည်သော ရခိုင်ပြည်၌ မင်းအဆက်ဆက်တို့ကိုးကွယ်ခဲ့သော ယင်း မဟာမုနိရုပ်ပွားတော်မြတ်အား အမရပူရ ပဋ္ဌမမြို့တည်နန်းတည်ဘိုးတော်မင်းတရားကြီးလက်ထက်၊ သားတော်ကြီးအိမ်ရှေ ဥပရာဓာ ကိုသက္ကရာနှံ ၁၁၄၆ခုနှစ်တန်ဆောင်းမုန်းလတွင် ရခိုင်ပြည်သို့ ချီစေပြီးနောက်၊ လုပ်ကြံ သိမ်းပိုက်ရာမှအမရပူရရွေမြို့တော်သို့ ပင်ဆောင်လာခဲ့ ခြင်းဖြစ်လေသည်။

.1





ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော် နောင်အခါ မင်းဝတ်တန်ဆာနှင့် နတ်ဝတ်တန်ဆာနှင့် လည်းထူလုပ်ကြသည် (မြန်မာပြည်)



ထိုင်းနိုင်ငံ စုက္ကတေးမြှီတော်ခေတ် လွန်ခဲ့သော နှစ်ပေါင်းဂုဝဝကျော်ကလက်ရာ A Buddha image in the Sukhothai style. ထိုင်းနိုင်ငံ ၁၅ရာစုဓေတ်လက်ရာ



15th century crowned bronze Buddha which can be seen in the Bangkok 99 National Museum.



A statue of Sakyamuni Buddha made in the Tang Dynasty (618-907) in the main shrine-hall of the Fukwang Monastery.

တရုတ်နိုင်ငံမှစကြာမုနိရုပ်ပွားတော်



ဒိုဗ္ဖတ်ဆူ ဗုဒ္ဓရုပ်ပွားတော်၊ **အေဒီ** ၇၄၉ ခုနှစ်တွ**င် ပြီးသည်**။ နာရာမြို့ တိုဒိုင်ချီဘုရားကျောင်းတွင် ရှိသည်။

(90\$



အမ်ိဒဗုဒ္ဓ။ဂျပန်နိုင်ငံ၊ ကမာကူရ။ အေဒီ ၁၂၃၃၊

ပီကင်းမြို့တော် နိဗ္ဗာန်ဘုရားကျောင်း (**Temple of Heaven**) မှ ရုပ်ပွားတော်၏ ပုံတူ ယခုခေတ်တွင်ကြေးသွန်းပြုလုပ်ပြီးစီးသော ကမ္ဘာ့အကြီးဆုံး (အလေးချိန်တန်၂၅၀ရပ်ပွားတော်အမြင့်၂၆၄မီတာ)ဗုဒ္ဓရပ်ပွားတော်ဟောင်ကောင်မြို့ လန်စူကျန်းပိုလင်းကျောင်းတိုက်တည်ရှိရာတောင်ထိပ်ပေါ်၌ ယခုဖူးတွေ့နိုင်ပါသည်။





ပဲခူးမြို့ရွှေသာလျောင်းရုပ်ပွားတော်(အထက်ပုံ)

ရန်ကုန်မြို့ ၁၉၆၀၌ ပြန်လည်တည်ဆောက်ပြီးစီးသော ခြောက်ထပ်ကြီးဘုရားလောက် မကြီးမားပါး(အောက်ပုံ) သို့သော် သမိုင်းသက်ရည်လျားပြီးဖြစ်၏။ ပဲခူးရွှေသာလျောင်းကို သက္ကရာစ် ၉၉၄ခု မွန်ဘုရင် ပထမ မိဂါဒီပ MIGADIPPA I တည်ထားခဲ့သည်။

ထိုနောက်နှစ်ပေါင်း ၅၀၀ ကျော်အောင်တောကြီးဖုံးလွှမ်းခဲ့သည်။ ဓမ္မစေတီမင်းကြီးလက်ထက်၌ ပြန်လည်ပြုပြင်သည်။ ၎င်းနောက်တောကြီး ပြန်လည်ဖုံးလွှမ်းခြင်းခံရပြန်သည်။ ၁၈၈၁ ခုနှစ် ဗြိတိသျှ လက်ထက် မီးရထားလမ်းဖောက်တော့မှ ဤရုပ်ပွားတော်ကိုပြန်လည်တွေ့ ရှိကြသည်။



# ဗုဒ္ဓဏ်တရားတော်များ

ဗုဒ္ဓဘာသာနှင့် ပတ်သက်၍ ရေးသားထားသော ရေးဟောင်းကျမ်းဂန် စာပေတိုမှာ များပြား လွန်းသဖြင့် မည်သည့် စကားသည် ဗုဒ္ဓ၏စကား အမှန်ဖြစ်သည် မည်သည့်စကားသည် သာဝကများက နောက်မှ ဖြည့်ရွက်ပြောဆိုသော စကား အရေးအသားဖြစ်သည် စသည်ဖြင့် ခွဲခြားရမလွယ်ကူဟု အနောက်တိုင်းပညာရှင်များက ဆိုတတ်ကြသည်။

ယနေ့ ကမ္ဘာတွင်ရှိသော ဗုဒ္ဓဘာသာ ကျမ်းစာအုပ်များကို အောက်ပါ အတိုင်း အမျိုးအစား

ခွဲခြား၍ ရပါသည်။

(၁) ပိဋကတိသုံးပုံ

၅-ကျမ်း

၃-ကျမ်း(အသေးစိတ်ရေတွက်ပါက ကျမ်းအများရှိပါသည်။)

အဘိဓမ္မာ ၇–ကျမ်း

ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုပြီးချိန်၌ အရှင်မဟာကဿပမထေရ်မြတ်ကြီးက အရှင်အာနန္ဒာ၏

အကူအညီဖြင့် ပထမသင်္ဂါဃနာ (ဘီစီ-၄၈၃) ၌တင်အပ်သော ကျမ်းစာများဖြစ်သည်။

သီဟိုဠ်ကျွန်း စတုတ္က သင်္ဂါယနာ၌ ပေထက်အက္ခရာတင်၍ မန္တလေးမြို့ ပဉ္စမသင်္ဂါယနာတင် မင်းတုန်းမင်းကြီး လက်ထက်၌ ကျောက်ထက်အကျွရာ တင်သည်။

(၂) ဘုရားမဟောကြားသော်လည်း အရေးပါသော ပါဋိဘာသာဖြင့် ရေးသားပြစု ထားသော ကျမ်းများ

- မိလိန္ ပညာ

– ရှင်မဟာ ဗုဒ္ဓဃောသပြုစုခဲ့သော အဋ္ဌာကထာ ကျမ်းများ

– ရှင် ဗုဒ္ဓဒတ္တ –ပြူစုခဲ့သောအဋ္ဌကထာ ကျမ်းများ

- ရင်အာန္စန္ဓာပြုစုခဲ့သော ဋီကာကျမ်းများ

– ရှင် ဓမ္ဗာပါလ ပြုစုခဲ့သော အဋ္ဌာကထာ ကျမ်းများ

– သီရိလင်္ကာ (သီဟိုဋ္ဌ်) မထောရ်ကြီးများ ပြုစုသော ဋီကာများနှင့် ဂန္ထန္တရ ကျမ်းများ

(၃) မဟာယာန ဗုဒ္ဓဘာသာကျမ်းစာများ

- ပညာပါရမိတာသုတ်

– မရှုမိကသုတ်

ဒတိယရာစုခေတ် AD-200

- အဝဋံသကသုတ်

နောက်ပိုင်းကွာလ၌ မဟာယာန ကျမ်းပြွ

- သဒ္ဓမ္မပုက္အရိကသုတ်

ဆရာများရေးသားပြုစုခဲ့သော ကျမ်းများဖြစ်သည်။

- သုခဝတီဗျူဟာသုတ်

- အခြားမဟာယာနကျမ်းများ

- တန္တရ ဘာသာ တိဘက်နှင့် မွန်ဂိုးလီးယား ကျမ်းများ
- တရုတ်ဘာသာဖြင့် ပြန်ဆိုပြုစုရေးသား<mark>သောကျမ်းမျာ</mark>း (9)
- ကိုးရီးယားဘာသာဖြင့် ပြန်ဆိုပြုစု<del>ရေးသားသောကျမ်းများ</del>
- ဂျပန်ဘာသာဖြင့် ပြန်ဆိုပြစု<del>ရေးသား**သောကျမ်းများ**</del>
- အခြားကျမ်းများဟူ၍ခွဲခြားနိုင်ပါသည်။ (n)

வு

### ပိဋကတ်သုံးပုံနှင့် အခြားကျမ်းများ

သီရိလင်္ကာ၊ မြန်မာ၊ ထိုင်း စသည်နိုင်ငံများ၌ ထွန်းကားနေသော ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များ

လက်ခံထားသော ကျမ်းစာများဖြစ်၏။

ဗုဒ္ဓသည်သက်တော်ထင်ရှားရှိစဉ် ကာလတလျှောက်လုံး တရားဒေသနာတော် များကို အစဉ် တစိုက် ဟော့ပြောခဲ့၏။ ဘုရား၏တရားတော်အားလုံးသည် မွေကုန္တာ (တရားအစုံ) အရေအတွက်အားဖြင့် ၈၄၀၀၀-ရှိ၏။

ဤတရားစု အားလုံးကိုပေါင်းပြီး - ပိဋကတ်သုံးပုံ သို့မဟုတ် - နိကယ်ငါးရပ် ဟုခေါ်သည်။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ

ပိဋကတ်ဟူသည် ခြင်းတောင်းဟု အနက်အဓိပ္ပာယ်ထွက်၏။ အနောက်တိုင်း ပညာရှင်တို့က ပိဋကတ်ဟူသော ပုဒ်ကို ဗုဒ္ဓ၏ တရားတော်များ သိုလှောင်ရာ ရတနာသိုက်ဟု အဓိပ္ပာယ်ကောက်ယူကြ၏။ အာဂုံအနက်ဟု ယူဆကြောင်းကို "အိန္ဒိယပြည်၌ ရေကန်တူးသောအခါ အလုပ်သမားများသည် မြေများကို ခြင်းတောင်းများဖြင့် ထည့်ကာ လက်ဆင့် ကမ်း၍ အဆင့်ဆင့်သယ်ဆောင်ကြသည်။ ထိုနည်းတူစွာ ဗုဒ္ဓ၏တရားတော်များကို ဆရာအဆက်ဆက်မှ တပည့်အဆက်ဆက်သို့ အစဉ်အတိုင်းပို့ချ၍ နှတ်တက်အာဂုံ ဆောင်ယူခဲ့ကြသောကြောင့်ဖြစ်သည်"ဟု ဥပမာဖြင့် တင်ပြကြသည်။

မြတ်ရွာဘုရား၏ စကားတော်သည် ရသအားဖြင့် ရေတွက်သောအခါ တစ်ပါးသာရှိသည်။

တစ်ပါးဟူသည် ကိုလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်မှု အရဟတ္တဖိုလ် ဟူသော ဝိမုတ္တိရသဖြစ်၏။

ဗုဒ္ဓ၏တရားတော်ဖြစ်သော ပိဋကတ်စာပေများကို ပိဋကတ်အားဖြင့် –

(က) ဝိနိယပိဋက (ခ) သုတ္တန္ၿပိဳင္ရက

(ဂ) အဘိဓမ္မပိဋက ဟူ၍ သုံးမျိုးသုံးစား ခွဲခြားထားသည်။ ဤသုံးမျိုးသုံးစားရှိကြသောကြောင့် ပိဋကတ်သုံးပုံဟု ခေါ်ဆိုကြ၏။

ဝိနယပိဋက

ဝိနယပိဋက၌ အပိုင်းသုံးပိုင်းရှိသည်။ ကျမ်းအရေအတွက်အားဖြင့် ငါးကျမ်းဖြင်၏။ မူလ အရင်းအမြစ်သည် ပါတိမောက္ခဖြစ်၏။ ပါတိမောက္မဟူသည် ရဟန်းတော်များ၏ သိက္မွာပုဒ်များနှင့် ၎င်းတို့ကို ကျူးလွန်လျှင် သင့်ရောက်မည် အာပတ်များကို ကုစားနည်းနှင့် တက္ခဖေါ်ပြထားသော ကျမ်းဖြစ်၏။

#### သုတ္တန္ၿပိဳင္မက

သုတ္တန္အပိဋကသည် ငါးမျိုးရှိ၏။ (၁) ဒီဃနိကာယ၌ သုံးကျမ်းရှိ၏

သုတ်အရေအတွက်အားဖြင့် ၃၄–သုတ်ရှိ၏။

(၂) မရွိမနိကာယ၌ သုံးကျမ်းရှိ၏။

သုတ်အရေအတွက်အားဖြင့် ၁၅၂–သုတ်ရှိ၏။

(၃) သံယုတ္တနိကာယ ၌ ၅-ကျမ်းရှိ၏။ သုတ်အရေအတွက်အားဖြင့် ၇၇၆၂–သုတ်ရှိ၏။

(၄) အင်္ဂတ္တရနိကာယ၌ ၁၁-ကျမ်းရှိ၏။ သုတ်အရေအတွက်အားဖြင့် ၉၇၇၅-သုတ်ရှိ၏။

(၅) ခုဒ္ဒကနိကာယ၌ ၁၅ကျမ်းရှိသည်။ (၁၈–ကျမ်းဟုလည်း မှတ်ယူ နိုင်မသးသည်)။

အဘိဓမ္မာပိဋက

မွေသင်္ဂကီ ပိဘင်း ဓာတုကထာ ပုဂ္ဂလပညတ် ကထာဝတ္ထု ယမိုက် ပဋ္ဌာန်း ၇ ကျမ်းရှိ၏။ အုပ်ရေအားဖြင့် ၁၂–အုပ်ရှိ၏။

ပီ၎ကတ်သုံးပုံကို နီကာယ်အားဖြင့် ရေတွက်သောအခါ ခုဒ္ဒကနိကာယ်မှအပ သုတ္တန္တပိုင္ရကသည် ရှေးနီကာယ်လေးရပိ၌ ပါဝင်၏။ ခုဒ္ဒကနိကာယ်တွင် ဝိနည်း ပီ၎ကနင့် အဘိဓမ္မာ ပီ၎ကတို့ပါဝင်၏။

အင်္ဂါကိုးပါး

ပိဋကတ်သုံးပုံကို အင်္ဂါအားဖြင့် ရေတွက်သောအခါ-

၁။ သုတ္တ ၂။ ကေယျ ၃။ ဝေယျာကရက ၄။ ဂါထာ ၅။ ဥဒါန်း ၆။ ဣတိဝုတ် ၇။ ဓာတ် ၈။ အမ္ဘုတဓမ္မ ၉။ ဝေဒလ္လ

နိကာယ်ငါးရပ်

နိကာယ = နိကာယ်ဟူသည် ပါဠိစကားဖြစ်၏။ အပေါင်းအစုဟု မြန်မာ အဓိပ္ပါယ်ထွက်၏။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ ဟောကြားတော်မူအပ်သော ဓမ္မက္မန္မာပေါင်း (၈၄၀၀၀) ကို အမျိုးအစားအရ အပေါင်းအစု ငါးခုပြု၍ ထားသည်ကို နိကာယ်ငါးရပ်ဟုခေါ်၏။ နိကာယ်ငါးရပ်မှာ အောက်ပါ အတိုင်းဖြစ်၏ –

၁။ ဒီဃနိကာယ = ရှည်လျားသောသုတ်များ၏ အစုအပေါင်း

၂။ မရှိမနိကာယ = မရည်မတိုအလယ် အလတ်သုတ်များ၏ အစုအပေါင်း ၃။ သံယုတ္တနိကာယ = သဘောတူရာယှဉ်တွဲ စုပေါင်းထားသော သုတ်များ၏ အစု အပေါင်း

၄။ အင်္ဂတ္ထုနိကာယ = အင်္ဂါ (၁) ပါးမှ (၁၁) ပါးထိ သဘောတရားများ ကို စုပေါင်းထားသော သုတ်များ၏ - အစုအပေါင်း

၅။ ခုဒ္ဒနိကာယ = တိုတောင်းသော သုတ်များ၏ အစုအပေါင်း

၁။ ဒီဃနိကာယ
ဒီဃနိကာယ ဟူသည် ရှည်လျှားသော သုတ်(၃၄)သုတ်ကို စုပေါင်းထား သောနိကာယ်ဖြစ်၏။ ဒီဃနိကာယ ဟူသည် ရှည်လျှားသော သုတ်(၃၄)သုတ်ကို စုပေါင်းထား သောနိကာယ်ဖြစ်၏။ ဒီဃနိကာယည် အစုဟု အဓိပ္ပာယ်ထွက်သော ဝဂ္ဂအားဖြင့် သုံးဝင်ဂွဲခြား၏၊ ဒီဃနိကာယကျမ်းတွင် ဒီဋိမိ(၆၂)ပါး၊ ဘုရားရှင်နှင့် စင်ပြိုင်ဝါဒ ထူထောင်ခဲ့ကြသော တိတ္ထိဂိုင်္ကားဆရာကြီး (၆) ဦးတို့၏ ဝါဒရေးရာနှင့် ရဟန်းဖြစ်ခြင်း အကျိုးတရားများ။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ ပရိနိဗ္ဗာန်စံခန်းနှင့် ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မမူမီ အခြေအနေများ။ ကမ္ဘာ့ဖြစ်ပုံ၊ ပျက်ပုံ အယူအဆများ။ အိမ်ရာထောင်ထားလောကီလူသားများအတွက် ပေါင်းသင်းဆက်ဆံရေး လူ့ကျင့်ဝတ်တရား များပါဝင်သည်။ ထင်ရှားသော သတိပဋ္ဌာန်သုတ်သည် ဒီဃနိကာယတွင် ပါဝင်သည်။

၂။ **မရွိုမနိုကာယ** မရွိုမနိကာယ–ဟူသည် ဒီဃနိကာယကဲ့သို့လည်း မရှည်လွန်း၊ ခုဒ္ဒက နိကာယကသို့လည်း မတိုလွန်းသော အလယ်အလတ်တန်းစား ဖြစ်သော နိကာယ်ဖြစ်၏။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ ရငှ တရားတော်(၁၅၂)ပါးကို စုပေါင်းထားရာ နိကာယ် ဖြစ်၏။ မန္ဈိမနိကာယ၌ သုတ်ငါးဆယ်လျှင် တစ်ကျမ်းပြုကာ သုံးကျမ်းခွဲခြား ထား၏။ မန္ဈိမနိကာယတွင် ဗုဒ္ဓမြတ်ရွာနှင့်ခေတ်ပြိုင် ပေါ်ပေါက်ခဲ့သော အဘိဓမ္မာ အမျိုးမျိုးတို့ကို ဗုဒ္ဓဘာသာ ဝါဒနှင့် ကွဲပြားခြားနားပုံ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် သူတော်စင်တို့၏ ပန်းတိုင်ဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ကို အဆင့်ဆင့်လေ့ကျင့်မှသာလျှင်ရနိုင်ပုံရတနာသုံးပါး၏ ဂုဏ်ကို သျှိုးနှမ်းအောင် ကြဲဆောင်နေသော သစ္စကကို ဗုဒ္ဓမြတ်စွာက အောင်မြင်ပုံစသည်တို့ပါဝင်၏။

၃။ သံယုတ္တနိုကာယ

သယုတ္က - ဟူသည် ဆက်စပ်သည်ဟု အဓိပ္ပာယ်ထွက်၏။ နိကာယဟူသည် အစု အပေါင်း ဖြစ်သည်ဟု အဓိပ္ပာယ်ရှိ၏။ ပုဂ္ဂိုလ်အားဖြင့် လည်းကောင်း၊ တရားဓမ္မ အားဖြင့်လည်းကောင်း၊ အဖွဲ့ အစည်းအားဖြင့်လည်းကောင်း ဆက်စပ်သော အကြောင်းအရာများကို စုပေါင်းထားသော နိကာယသည် သံယုတ္တနိကာယ်မည်၏။ သံယုတ္တနိကာယ်၌ သုတ်ပေါင်း (၇၇၆၂) သုတ်ရှိ၏။ ကျမ်းအနေဖြင့် ငါးကျမ်းရှိ၏၊ သံယုတ္တနိကာယတွင် လောကုတ္တရာရေးရာနှင့် ပတိသက်သော သဘာဝဓမ္မတို့၏မတည်မြဲ ပြောင်းလဲဖေါက်ပြန်တတ်ပုံ သတိပဋ္ဌာန် စသော တရားတို့ကို ပွားများအားထုတ်လျှင် အကျိုးတရား ကြီးမားပုံတို့ပါဝင်၏။

–လောကရေးနှင့် ပတိသက်သော သည်းခံခြင်း၊ လုံ့လရှိခြင်း၏ အကျိုးကျေး<del>ဖူးများ၊</del> အမျိုးသမီးများ၏ အပြုအမှု သဘောထားနှင့် ပတ်သက်၍ အကျိုးအပြစ်များ၊ ပေါ**င်းသင်း** 

ဆက်ဆံရေးနှင့် ပတ်သက်၍ နည်းယူဖွယ် များလည်း ပါဝင်သည်။

-ဗဟုသုတရေးနှင့်ပတ်သက်၍ ရေးခေတ်ဗြဟ္မကတို့၏ ခလေ့ထုံးစံနှင့် အပြုအမှု ကောသလမင်း၏ အတွေးအခေါ်နှင့် အုပ်ချုပ်ရေး။ကောသလမင်းနှင့် အဓာတသတ်မင်း**တို့၏** စစ်ခင်းပွဲစသည်များပါဝင်သည်။

'၄။ အဂိုတ္တရ နိကာယ

အဂိုတ္တရ နိကာယဟူသည် အင်္ဂါအချက် တစ်ခုစီတစ်ခုစီအစဉ်အတိုင်း တိုးသွားသောနည်းဖြင့် စီစဉ်ထားသော သုတ်များ၏အစုအပေါင်းဖြစ်သည်။ အင်္ဂုတ္တရနိကာယ၌သုတ်ပေါင်း (၉၃၅၅) သုတ်ရှိ၏။ နိပါတ်အားဖြင့် ဧကနိပါတ်မှ ဧကာဒသကနိပါတ်အထိ (၁၁) ခုရှိ၏။

–အင်္ဂတ္တရနိကာယသည် စကားပြေ အရေးအသား အများဆုံး ဖြစ်၍ ဂါထာအရေးအသားကား

အနည်းငယ်မျှသာဖြစ်၏

အဂ်ိုတ္တရနိကာယတွင် လောကလူသားတို့ အတွက် စိတ်ဓာတ်အရည် အသွေး ကောင်မွန်စေရန် အလိုနည်းခြင်း၊ ရောင့်ရဲခြင်း၊ နွဲကောင်းခြင်း၊ သတ္တိရှိခြင်း စသည်တို့ နှင့် ပြည်စုံစေရန် ဟောကြားသော သူတိများ ပါဝင်သည်။

–မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ကို ဦးတည်သော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းအကျင့် ကောင်းများ၊

ရဟန်းတို့နှင့် သက်ဆိုင်သော အဆုံးအမ ဩဝါဒများလည်း ပါဝင်သည်။

၅။ ဓုဒ္ဓကနိကာယ

အထက်နီကာယ်လေးရပ်မှ ကျွင်းသောသုတ်များကို စုပေါင်းထားသော နီကာယ်ဖြစ်၏။ လူမျိုး မရေး ဘာသာမရေး ကျင့်သုံးနိုင်သော မင်္ဂလာတရားများ၊ ဓမ္မဆောင်ပုဒ်များကောင်းမှု၏ အကျိုးဆက် ဖြစ်သော နတ်ဘုံ၏သာယာ ကြည်နူးဖွယ်ကို ဖေါ်ပြသောဝတ္ထုများ။ မကောင်းမှု၏ အကျိုးဆက်ဖြစ်သော အပါယ်ဘုံ၏ ဆင်းရဲပုံများကို ဖော်ပြသောဝတ္ထုများ၊အကျော်အဖော် ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ကိုယ်တွေ အဖြစ် အပျက်များ၊ ဘုရားလောင်းနှစ၌ ဘဝကတွေ့ကြုံ ခံစားခဲ့ရသော ဖြစ်စဉ်များ ပါဝင်သည်။

– အချုပ်အားဖြင့် အထက်ဖေါ်ပြပါ ဘုရားဟော ပိဋကတ်သုံးပုံ သို့မဟုတ် နိကာယ်ငါးရပ်သည် လောကီ လောကုတ္တရာ နှစ်ဖြာသောအကျိုးစီးပွား ဖြစ်ထွန်းမှု အတွက် များစွာအထောက်အဂျွပြွ

သောစာပေဖြစ်သည်။

ယင်းတို့ အနက်

– ပဍ္စ၀႙ိဳငါးဦးအား အဓိကထားဟောကြားခဲ့သော ဓမ္မစကြာတရားဦး၊

– သံဃာတော်များကို အဓိကထား ဟောကြားခဲ့သော ဘုရားရှင် အဆက်ဆက်ဟို့၏ တရားတော် ပါတိမောက် သုံးဂါထာ

- ဗုဒ္ဓဝါဒအနှစ်သာရ ဓမ္မပဒနှင်

– ဗုဒ္ဓပရိနိဗ္ဗာန် မပြမီမှာကြားခဲ့သော နောက်ဆုံးစကားတို့ကို စာမြည်းအဖြစ် အကျဉ်းမျုံး၍ ဖော်<u>ပြပါသည်။</u>

ဓမ္မစကြာတရားတော် (တရားဦး)

ဓမ္မစကြာတရားတော်ကို ဘုရားရှင်သည် မိဂဒါဝှန်၌ ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးဦးကို ဧဟာတော်မူသည်။ ထိုမမှုစကြာတရားတော်၌ ဗုဒ္ဓပါဒီတို့ အဖို့ အင်္ဂါ ၈ ပါးနှင့်ပြည့်စုံသော လမ်းစဉ်/ကျင်စဉ်ပါမှိသည်။

|     | ည်းစုနှစ် စ မျိုး ( | (၀) မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးမှာ- |                           |         |             |
|-----|---------------------|-----------------------|---------------------------|---------|-------------|
| Oll | သမ္မာဒိဋ္ဌိ         | မှန်သော               | – မြင်ခြင်း               |         | ပညာ         |
| J#  | သမ္မာသက်ပွ          | မှန်သော               | – ကြံစည်ခြင်း             |         | ပညာ         |
| 511 | သမ္မာဝါစာ           | မှန်သော               | – ပြောဆိုခြင်း            |         | 200         |
| 91  | သမ္မာကမွန္          | မှန်သော               | – ပြုလုပ်ခြင်း            |         | သီလ         |
| 9"  | သမ္မာအာဇီဝ          | မှန်သော               | – အသက်မွေးခြင်း           | 4/1/7 1 | <b>ವೆ</b> လ |
| Gı  | သမ္မာဝါယာမ          | မှန်သော               | – အားထုတ်ခြင်း            | am 1    | <b>ವೆ</b> လ |
| 7"  | သမ္မာသတိ            | မှန်သော               | – သတိရှိခြင်း၊အမှတ်ရခြင်း |         | သမာဓိ       |
| OH  | သမ္မာသမာဓိ          | မှန်သော               | – တည်ကြည်ခြင်း၊           | ]       | သမာဓိ       |

ဓမ္မစကြာတရားကို ဟောကြားပြီးသောအခါ အရှင်ကောဏ္ဍည အမှူးရှိသော ပဉ္စဝဂ္ဂီတို့သည် သောတာပန်ဖြစ်၍ အနတ္တလက္ရကသုတ်ကို ဟောကြားပြီးသောအခါ ရဟုန္တာများ ဖြစ်ကုန်ကြလေသည်။

ဩဝါဒ ပါတိမောက် သုံးဂါထာ

ပိဋကတ်သုံးပုံအလုံးရံကို အကုန်ပါအောင် ဂင်္ဂါဝါဋ္ဓုသဲစုမက ပွင့်တော်မှုပြီး ဖြစ်ကြကုန်သော ဘုရားရှင်အရာရာနှင့်တကွ ဧဂါတမရှင်တော် ဘုရားတို့က အရှင်းဆုံးနှင့် အကျဉ်းရုံးပြီး ဟောတော်မူခဲ့သော ဩဝါဒ ပါတိမောက် သုံးဂါထာသည် မင်္ဂပေါက်ဖိုလ်ဝင်နိဗ္ဗာန်ကို မြင်စာနိုင်သည်။ ဘုရားရှင်အဆူဆူတို့ ၏ ကျင့်သုံးသော လက်သုံးတော် ဩဝါဒတော် ဖြစ်သည် အပြင် နောက်ပွင့်တော်မူမည် အဆူဆူသော ဘုရားရှင်တို့သည်လည်း ထိုအတိုင်း ဟောတော်မူကြမည်ဟု ကျမ်းဂန်မှာပါရှိပါသည်။

ပထမဝါဆိုပြီး တပိုတွဲလပြည့်နေ့တွင် ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ မည်သူ တစ်ဦးတစ်ယောက်မျှ မဖိတ်ကြားရဘဲ မိမိတို့သဘော အလျှောက် စုရုံးမိကြသော မဟာသံဃာ့စည်းဝေးပွဲကြီး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရှင်သာရိပုတ္ထရာနှင့် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလန် မထေရ်မြတ်နှစ်ပါးကို လင်္ကျာတော်ရနှင့် လက်ဝဲတော်ရံ အရာထားတော်မူပြီး သာသနာတွင် တစ်ကြိမ်တည်း ကျင်းပသည်ထိုအစည်း အဝေးပွဲကြီး၌ သံသရာမှ လွတ်မြောက်ကြောင်းဖြစ်သော ဩဝါဒပါတိမောက် ဒေသနာကို ဆုံးမဟောကြားတော်မူသည်။

၁။ ထိတိက္မွာ၊ ထိတိက္မွာဟုဆိုအပ်သော၊ ခန္တီ၊ သည်းခံခြင်းသည် ပရမ၊ မွန်မြတ်လှစွာသော ကပေါ့၊ အကျင်မြတ်ပါပေတည်း။ နိဗ္ဗာန်နံ၊ နိဗ္ဗာန်တရားကို ပရမံ၊ အမြတ်ဆုံးဟူ၍၊ ဗုဒ္ဓါ၊ ဘရားရှင်တို့သည် ဝဒ္ဏရို၊ မိန့်ဆိုတော်မူကုန်၏။ ပရူပဃာတီ၊ သူတစ်ပါးကို သတ်ဖြတ် သွင်းဆွဲတတ်သူ သည်၊ နဟိပဗ္ဗဇီတော၊ ရဟန်းမဟုတ်၊ ပရံ၊ သူတစ်ပါးကို၊ ဝိဟေဋ္ဌယန္ဘော၊ ညွှင်းဆဲနှိပ်စက်တတ်သော သူသည်။ သမကော၊ ရဟန်းကောင်း ရဟန်းမြတ်မည်သည်။ နဟောတိ၊ မဖြစ်နိုင် သည်သာတည်း။

၂။ အနုပဝါဒေါ, သူတစ်ပါးအား စွပ်စွဲပြစ်ဖွဲ့မကဲ့ရဲ့ ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ အနုပဃာတော၊ ကိုယ်နတ်ဥစ္စာသုံးဖြာဖြင့် မနှိပ်စက်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ ပါတိမောက္ခေစသံဝရော၊ ပါတိမောက သံဝရသီလကို မြဲရွာမယူင်းစောင့်စည်းခြင်းသည် လည်းကောင်း။ ဘတ္တသို့၊ ဆွမ်းဘောစဉ် အစားအစာဟူသမျှ၌၊ မတ္တညျတာစ အတိုင်းအရည်ပမာဏကို သိသောအဖြစ်သည် လည်းကောင်း၊ ပန္ကဥ္သသယနာသန္၊ လူသိမနီးသော တောကျောင်း၌ နေခြင်းသည် လည်းကောင်း။ အဓိစိတ္တေ စ၊ မှုန်မြတ်သော စိတ်သမာဓိလုပ်ငန်း၌သာလျှင်၊ အယောဂေါ၊ အားထုတ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ ဇတဲ ဤတရားတို့သည်။ ဗုဒ္ဓါနံ၊ ကြောင်းကျိုးသိမြင် ဘုရားရှင်တို့၏။ သာသနံ၊ နှလုံးမှာစဘီဆုံးမြေဖြစ်သော ဗုဒ္ဓဝါဒကျေညာချက် ပါပေတည်း။

၃။ သဗ္ဗပါပဿ၊ အလုံးရဲသော အကုသိုလ်ကမကောင်းမှုဟူသမျှကို၊ အကရက်၊ မပြုလုပ်ခြင်းလည်းကောင်း၊ ကုသလဿ၊ ကုသိုလ်ကောင်းမှုဟူသမျှ ကို၊ ဥပသပ္ပဒါ၊ ပြည်စုံအောင်ဆည်းပူးအားထုတ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ သစိတ္ထပရိယော ဒါပနဲ့၊မိမိစိတ်ကို ဖြူစင်စွာ ဝိပဿနာဖြင့် အားထုတ်ခြင်းလည်းကောင်း။ တေ၊ ဤသုံးပါးသော ကိုယ်ကျင့်တရားသည်၊ ဗုဒ္ဓာနှံ၊

အဆူဆူသော ဘုရားရင်တို့၏ သာသနံ၊ အဆုံးအမထားသော ဩဝါဒစကားတော်ကြီး။ အစစ်

ဖြစ်ပါပေသတည်း။

7

9803

ဓမ္မပဒပါဋိတော်သည် ဗုဒ္ဓသာသနာတော်၌လည်းကောင်း၊ ဗုဒ္ဓဝါဒကို စုံစမ်းလေ့လာသူ ပညာရှိ

လောကနင့် စာပေလောက၌လည်းကောင်း အထင်ရှားဆုံး အပျံ့နဲ့ဆုံးဖြစ်သည်။

ယင်းဓမ္မပဒပါဋိတော်ကို သီဟိုဠ်၊ ဟိနီ၊ လက်တင်၊ အင်္ဂလိပ်၊ ဂျာမက်ဳိ၊ ပြင်သစ်၊ အီတလီ ဘာသာစသည်တို့ဖြင့် ဘာသာပြန်ထားကြသည်။ မကြာမီက တမယ်လ်ဘာသာဖြင့်လည်း ဘာသာပြန်ပြီး ပြီဟု သိရသည်။

ဓမ္မပဒသည် နိကာယ်ငါးရပ်တွင် နောက်ဆုံးဖြစ်သော ခုဒ္ဒကနိကာယ်၌ပါဝင်၏။

ခုဒ္ဒကနိကာယ်တွင် (၁၅) ကျမ်းရှိရာ ဒုတိယမြောက်ကျမ်းမှာ ခမ္မပဒဖြစ်၏။

မြောက်ပိုင်းမဟာယာနတို့မှာလည်း ဓမ္မပဒ အမည်ရှိသော ကျမ်းစာများရှိပေသည်။ ဓမ္မပဒကျမ်းတို့တွင် လူသိအများဆုံးနှင့် အပြည့်စုံဆုံးသော ဓမ္မပဒမှာ ပါဠိဓမ္မပဒဖြစ်၏။

စမ္မပဒနမူနာပုဒ်အချို

၁။ ဤသူသည် ငါ့ကို ဆဲရေးဖူးပြီ၊ ငါ့ကိုညင်းဆဲဖူးပြီ၊ ငါ့ကိုအောင်နိုင်ဖူးပြီ၊ ငါ့ဥစ္စာကို ဆောင်ယူဖူးပြီ၊ ဟု ထိုသူအပေါ်၌ ရန်ငြိုးဖွဲ့၏။ ထိုသူတို့အားရန်သည် မငြိမ်းအေးနိုင်။

၂။ ဤသူသည် ငါ့ကိုဆဲရေးဖူးပြီ၊ ငါ့ကိုညှင်းဆဲဖူးပြီ၊ ငါ့ကိုအောင်နိုင်ဖူးပြီ၊ ငါ့ဥစ္စာကို

ဆောင်ယူဖူးပြီ၊ ဟု ထိုသူအပေါ်၌ ရန်ငြိုးမဖွဲ့ကုန်၊ထိုသူတို့အားရန်သည် အေးငြိမ်းနိုင်၏။

၃။ ဤလောက၌ ရန်တုံ့မှုခြင်းဖြင့် ရန်တို့သည် ဘယ်သောအခါမျှ မငြိမ်းကုန်နိုင်၊

ရန်တုံ့မမျခြင်းဖြင့် သာလျှင် ရန်ငြိမ်းနိုင်ကုန်၏။ဤသည်ကား အစဉ်အလာသဘောတရားတည်း။

၄။ ဤလောက၌ လူမိုက်တို့သည် ငါတို့သေကြလိမ့်မည်ဟု မသိကြကျန် ထို့ကြောင့် ခိုက်ရန်ငြ**င်းခုန်မှု**တို့သည် မပြေငြိမ်းနိုင်ကုန်၊ဤလောက၌ ပညာရှိသူတို့သည် ငါတို့သေကြလိမ့်မည်ဟု သိကြကုန်၏။ ထို့ကြောင့် ခိုက်ရန်ငြင်းခုန်မှုတို့ပြေငြိမ်းနိုင်ကုန်၏။

စစ္မွ ပဒသည် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များအတွက်သာမက နိုင်ငံတကာ၌ ဘာသာစကားမျိုးရံဖြင့် ပြန်ဆိုရေးသားထားပြီးသော ကျမ်းဖြစ်၏။ နိုင်ငံတကာပုံစံဖြင့်ရေးသားထားသော စာတပုဒ်ကို နမူနာအဖြစ်

တင်ပြုပါသည်။

#### အကဲ့ရဲမလွှတ်သောလောက

မြတ်စွာဘုရားသခင် စေတဝန် ကျောင်းတော်တွင် သီတင်းသုံးတော်မူစဉ် တစ်နေ့၌ အတုလဥပါသက္ ေခါင်းဆောင်သော သူ၏အပေါင်းအဖော်ငါးရာတို့သည် တရားနာရန်ရောက်လာကြ၏။ ရှေးဦးရွာရှင်ရေဝတထံ ချဉ်းကပ်ကြ၏။ ရှင်ရေဝတသည် အနည်းငယ် နှတ်ဆက်စကားပြောပြီး တိတ်ဆိတ်စွာ တရားထိုင်နေလေရာ ရှင်သာရိပုတ္တရာထံ သွားကြ၏။ ရှင်သာရိပုတ္တရာက ခက်ခဲနက်နှဲသော အဘိဓမ္မာတရားသဘောများကို ကျယ်ဝန်းစွာ ဟောပြောရာ ငြီးငွေ့လာကြ၏။ သင့်တော်သော တရားကို နာယူမည်ဟု အရှင်အာနန္ဒာထံ သွားကြပြန်သည်။ အရင်မြတ်က အခြေစံတရားများ၏ လိုရင်းသဘောတို့ကို တိုတိုတုတ်တုတ်ဟောပြောရာ နားမရှင်းဖြစ်ကြပြန်၏။ ထို့နောက် မြတ်ရွာဘုရား၏ ရေ့မှောက်သွားရောက်ကြပြီး လျှောက်ထားကြ၏။ "အရင်ဘုရား၊ အရင်ရေဝတက တရားမဟောပါ၊ သူ့ဘာသာနှတ်ဆိတ်နေပါသည်။ ရှင်သာရိပုတ္တရာက ကျယ်ဝန်းရွာဟော၍ ငြီးငွေ့ ကြပါသည်။ အရှင်အာနန္ဒာတရားဟောပုံမှာ တိုတိုကျဉ်းကျဉ်းဖြစ်၍ နားလည်ရန ခက်ပါသည်။ ဘယ်တရားနှင့်မှ အဆင်မပြေ၍ အရှင်ဘုရားထံ တရားနာရန် လာရောက်ကြပါသည်"ဟု လျှောက်ထားရာ ဘုရားရှင်ကအောက်ပါအတိုင်းဂါထာကို ဟောတော်မူသည်။ ပါဋီဂါထာ

ပေါ်ရာဏမေတံ အတုလ၊ နေတံ အစ္စတနာမိဝ၊ နိန္နန္တိ တကိုမာသီနံ၊ နိန္နန္တိ ဗဟုဗာကိန္၊ မိတ ဘာကိမ္မိ နိန္နန္ပို နတ္ထိ လောကေ အနိန္ပိတော၊ မြန်မာပြန်

အို အတူလ၊ကွဲရဲခြင်းသည် ရေးရိုးစဉ်လာပေတည်း။ ဤကဲ့ရဲခြင်းသည် ယခုမှဖြစ်သည်မဟုတ်။ ဆိတ်ဆိတ်နေသူကိုလည်း ကဲ့ရဲ့ကုန်၏။ များစွာပြောဟောသူကိုလည်း ကဲ့ရဲ့ကုန်၏။ နိုင်းချိန်၍ ပြောသောသူ ကိုလည်း ကဲ့ရဲ့ကုန်၏။ လောက၌ အကဲ့ရဲလွှတ်သောသူမည်သည် မရှိပေ။ အင်္ဂလိပ်ဘာသာပြန်

It is not new, O Atula! It has always been done from ancient times. They blame one who is silent, they blame one who speaks much, and they blame one who speaks little. There is no one in this world who is not blamed.

ဆောင်ပုဒ်

လောကလူများ၊စိတ်အထားကား၊ စကားများလျှင်၊ အပြစ်တင်၏။ နည်းလျှင်ကဲ့ရဲ့၊ရဲ့ချမဲ့၏။ မချဲ့လိုရင်း၊သင့်ရံရှင်းလည်း၊ စိတ်တွင်းမကြိုက်၊ ကဲ့ရဲ့လိုက်၏။ နှစ်ချိုက်မှုကွာ၊ ဘာပဲမြင်မြင်၊ အပြစ်တင်သည်၊ ဤလျင်လူသဘောပေတည်း။ (ကောဓဝဂ်၊အတုလဥပါသကာဝတ္ထု)။

နောက်ဆုံးစကား

မြတ်စွာဘုရားသခင်သည် မဟာသက္ကရာစ် ၁၈၄ –ခု (ခရစ်မပေါ်မီ ၄၈၃–ခုနှစ်) ကဆုန်လပြည့် အင်္ဂါနေ့နံနက် အရက်တက်အချိန်တွင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံဝင်တော်မူ၏။ ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူ**ခါနီး** နောက်ဆုံးမှာကြားခဲ့သောစကားတော်မှာ

"ရဟန်းတို့ယခုအချိန်၌ သင်တို့အား ငါဘုရားမှာကြားတော်မူခဲ့မည်။ သ**င်္ခါရတရားတို့**သည် ပျက်စီးတတ်သော သဘောရိကုန်၏။ သင်တို့သည် မမေ မလျော့ဘဲ ကောင်း**သော သတိနှင့်** ပြည်စုံကြကုန်လော့"ဟူ၍ဖြစ်၏။

ငါးရာငါးဆယ် ဓာတ်တော်များ

ဓာတကဟု ခေါ်သော ကျမ်းသည် ပါဋိစာပေတွင် အလွန်ထင်ရှားသည် ကျမ်းဖြစ်သည်။ ဗုဒ္ဓ၏အတိတ် အလောင်းတော် ဘဝများအကြောင်းပါဝင်သည်။ ဓာတကကိုဓာတ်ဟုမြန်မာမူပြုထားသည်။ ဝတ္ထုပုံပြင်များပါသဖြင့်ကေတ်ဝတ္ထုဟု တွင်သည်။ ဝတ္ထုပေါင်း ၅၅၀-မျှ (၅၄၇)ပါ၍ "ငါးရာငါးဆယ်" ဟုလည်း အမှတ်ရလွယ်အောင်ခေါ်ဝေါ်ထားသည်။

ယင်း၅၄၇-ဧာတိအနက် ဆယ်ဓာတ်သည် အခြားဓာတ်တို့ထက် ပိုရှည်ခြင်း၊ ဘုရားအဖြစ်နှင့် အလွန်နီးကပ်၍ သာလွန်မြင့်မြတ်ခြင်းတို့ကြောင့် "စာတိကြီးဆယ်ဘွဲ့" ဟုအမည်ထူးပေးထားသည်။ ရေ့ ၅၃၇ – ဧာတ်တို့မှာ ဘုရားလောင်း (ဗောဓိသတ္တ) အဖြစ်နုသေးသည့် ဘဝများနှင့် ပတ်သက်နေပြီး ၁၄၇ နောက်ဆုံးစာတ်ကြီး ဆယ်ဘွဲ့ကား ဘုရားဖြစ်ခါနီးရင့်နေပြီဖြစ်သော ဘုရားလောင်းဘဝများနှင့် ဆိုင်သည်။ ထို့ကြောင့် ဓာတ်ကြီးဆယ်ဘွဲ့သည် ငါးရာငါးဆယ် ဓာတ်နှိပတ်တော်အတွင်း၌ပင် ပါဝင်သည်။

သီးခြားမဟုတ်ပေ။

ပဋ္ဌာန်းတရား= အဘိဓမ္မာ ၇ ကျမ်းအနက် နောက်ဆုံးကျမ်းဖြစ်၏။ အန္တရယ် ကင်းရှင်းစာရန် အရအတားအနေဖြင့် ရွတ်ဖတ်ကြခြင်းဖြစ်သည်။ (တနည်း) ဗုဒ္ဓသာဆနာ ကွယ်ပျောက်သည် အခါ ပဋ္ဌာန်းကျမ်းမှ စတင်ကွယ်ပျောက်မည်ဟု ဆိုကြသည်။ သို့ကြောင့် ပဋ္ဌာန်းရွတ်ဆိုပွဲများကို ကျင်းပကြခြင်းဖြစ်သည် ဟုလည်းဆိုကြပါသည်။

ဗုဒ္ဓလမ်းစဉ်အကျဉ်း

ဗုဒ္ဓလမ်ဴးစဉ်မှာ အခြားဘာသာအယူဝါဒများနှင့် လုံးဝကျွာခြားသည်။ ဗုဒ္ဓသည်ဟန်ခိုးမျိုးစုံနှင့် ဖြည့်ရံသူ အရာကို ဖန်ဆင်းနိုင်စွမ်းရှိသူဟု မဆိုခဲ့၊ GOD ဆိုသော ထာဝရဘုရားမျိုးမဟုတ်၊ငါ၏ လမ်းစဉ်ကတော့ ဒီလိုရှိသည် လိုက်နာပါက လိုက်နာ ကြည်ပါ။ အကျိုးရပါလိမ့်မည်ဟုသာ မိန့် ဆိုခဲ့၏။

ဗုဒ္ဓရှင်တော်မြတ်၏ ဝါဒကို နေ,လ နက္ခတ်တာရာ၊တော တောင် ရေ မြေ အစရှိသည်ဟို့ကို မည်သူမှ ဖန်ဆင်းပေးထားတာမဟုတ်။ ဓာတ်ကြီးလေးပါးစုဝေးရာသာ ဖြစ်သည်။ ဤဓာတ်ကြီးလေးပါးတို့ သည်-

၁။ ခက်မာသော ဓာတ်

၂။ ဖွဲ့စည်းသော ဓာတ်

၃။ ပူအေးသော ဓာတ်

၄။ လှုပ်ရှားသော ဓာတ်တို့ဖြစ်ကြသည်။

သက်ရှိသတ္တဝါများကိုလည်း မည်သူမှ မဖန်ဆင်းထားဘဲ အထက်ပါဓာတ်ကြီးလေးပါးအပြင် စိတ်ဟူသော ဓာတ်တစ်ပါးဖြင့် ပေါင်းစပ်တည်ဆောက်ထားသည်။ ဤဓာတ်ကြီးငါးပါးသည် ဆွေခုက ကလေးမျှ ရပ်နားခြင်းမရှိဘဲ အမြံပြုပြင် ပြောင်းလဲခြင်းသဘောကို ဆောင်နေ၏။ စိတ်သည် အုံဩစွယ် အကောင်းဆုံးဓာတ်ဖြစ်၏။

သံသရာ

သတ္တဝါတို့၏ အစဉ်မပြတ် မရပ်မနားဖြစ်လိုက် ပျက်လိုက် ဖြစ်လိုက် ပျက်လိုက်နှင့် ဖြစ်ပျက် နေခြင်းသည် သံသရာဖြစ်၏။ ဗြဟ္မာ၊ နတ်၊ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္ထာ၊ အသူရကယ်၊ ငရဲသားဆိုသည် သတ္တဝါတို့သည် သေကြေပျက်စီးပြီး နောက် သူတို့၏ ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်များ အရ အဆက်မပြတ်မရပ်မနားဘဲ လူ့ပြည်၊ နတ်ပြည်၊ ငရဲပြည်၊ စသည့် ၃၁–ဘုံမှာ လှည့်လည်ဖြစ်ပျက် နေခြင်းသည် သံသရာပင်ဖြစ်သည်။ ဤကား သုတ္တန်တရားတော် အရဖြစ်၏။ အဘိဓမ္မာနည်းအရ တစ်မျိုးကောက်ယူနိုင်သေးသည်။

သံသရာဝဋ်ဆင်းရဲ

အိုရခြင်း၊ နာရခြင်း၊ သေရခြင်း၊ ချစ်နှစ်သက်သူများနှင့် ကွေကွင်းရခြင်း၊ မချစ်မနှစ်သက်သူများ နှင့် ပေါင်းသင်းဆက်ဆံရခြင်း၊ အလိုရှိသည်ကို မရခြင်းသည် တို့သည်သံသရာ၏ ဆင်းရဲဒုက္မများဖြစ်၏။

သံသရာဝင်ဆင်းရဲနှင့် အစဉ်တွေ့နေအောင် လုပ်ပေးသောအကြောင်း

တဏှာသာဖြစ်၏။ တဏှာဆိုသည်မှာ တတ်မက်ခြင်းဟု အဓိပ္ပာယ်ရ၏။ ကိုယ့်ကိုယ်ကို တတ်မက်ခြင်း ကိုယ်ပစ္စည်းကို တတ်မက်ခြင်း၊ ကိုယ့်မယား ကိုယ့်သားသမီးစသည် သက်ရှိသက်မဲ့ အားလုံးကို တတ်မက်ခြင်းသည် တဏှာဖြစ်သည်။

သံသရာဝဋ်ဆင်းရဲမှ ကင်းလွှတ်ရအောင်

သတ္တဝါတစ်ဦးသည် သေပြီးသည့်နောက် ၃၁ ဘုံရှိသည် အနက် မည်သည်ဘုံ၌မှ ပြန်မဖြစ်ခြင်း သည် သံသရာမှ လွတ်ကင်းခြင်းဖြစ်၏။

သံသရာမှ ကွတ်ကင်းရအောင် – –သီလလုံခြုံရမည်။ ပြီးလျှင်

-သမာဓိ ခိုင်ခုံအောင် မွား<del>ရမ</del>ည်။

-ထိုနောက် ပညာစခန်းတို့ရောက်အောင် အားထုတ်ရပါမည်။

သီလအဆင့်

ငါးပါးသီလ၊ ရှစ်ပါးသီလ ကိုးပါးသီလ၊ ဆယ်ပါးသီလ စသည်တို့ကို ဆိုလိုသည်။

သမာဓိအဆင်

သမာဓိဆိုသည်မှာ မရပ်မနားလှုပ်ရှားနေတတ်သော စိတ်သည် တစ်ခုတည်းသော အာရံ၌ ကောင်းရွာ တည်ငြိမ်နေမြင်းဟု အဓိပ္ပာယ်ရ၏။ စိတ်ကို ဤသို့တည်ငြိမ်နေအောင် လုပ်ဖို့ နည်းပေါင်းလေးဆယ်ရှိ၏။ မြေ၊ ရေ၊ မီး၊ လေ အသုဘ စသည်တို့အနက် မိမိကြိုက်နှစ်သက်ရာ အရာဝတ္ထုတစ်ခုခု ပေါ်မှာ စိတ်တည်ငြိမ်အောင် ထားရသော နည်းများ ဖြစ်၏။

ဤသို့ မိမိနှစ်သက်ရာနည်းတစ်ခုခုဖြင့် စိတ်ကို အာရတစ်ခုခုပေါ်မှာ တည်ငြိမ်အောင် လုပ်ပေးရမည်။ ဤသို့လုပ်ပေးခြင်းဖြင့် စိတ်သည် အပြစ်ကင်းသော အာရံတစ်ခုခုပေါ်တွင် တည်ငြိမ်

နေပြီဆိုလျှင် စိတ်၏တည် ငြိမ်မူကို သမာဓိဟုခေါ်သည်။

သီလသမာဓိ အကျိုးပေးပုံ

သီလနှင့်ပြည်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကွယ်လွန်သည့်အခါ လူ့ဘဝနှင့် နတ်ဘဝမှာ ပြန်ဖြစ်နိုင်သည်။ ဗြဟ္မာဘုံအထိ မဖြစ်နိုင်ပါ။

သမာဓိနှင့် ပြည့်စုံပါမှ ဗြဟ္မာဘုံသို့ တက်လှမ်းနိုင်သည်။

ပညာအဓာင်

ပညာအဆင့် ကို ရောက်အောင်လုပ်ရန် အဓိကကျသော အချက်မှာ ရုပ်နာမ်ခန္ဓာတို့ ၏ ဖြစ်ပျက်သဘောကို မြင်အောင်လုပ်ခြင်းဖြစ်၏။ ဤအမြင်ကို မရသရွေ ရုပ်နာမ်ချုပ်ငြိမ်းရာနိဗ္ဗာန်ကို မြင်နိုင်ကြမည် မဟုတ်ပေး

ဘုရားရှစ်ခိုးရုံ၊ ဘုရားမှာ ဆုတောင်းရုံနှင့်လည်း အမြင်မှန်မရနိုင်ပါ။

80

အမြင်မှန်ရအောင် အားထုတ်နည်း

တရားထိုင်ခြင်းကို ဆိုလိုသည်။ ဆရာသမား၏ ညွှန်ကြားချက်အတိုင်း တိတိကျကျလိုက်နာပြီး လုံးလဝီရိယရှိခြင်းဖြင့် အောင်ပန်းကို ရယူနိုင်ပါသည်။ တရားထိုင်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်သည် တစ်သက်လုံး ရပ်နားခြင်းမရှိဘဲ လှုပ်ရှားခေသော စိတ်တဖြည်းဖြည်းနှင့် တည်ငြိမ်လာသည်က တွေ့ရပါသည်။ စိတ်သည်တည်ငြိမ်မှု ရလာသောအခါ လောဘနှင့် ဒေါသတို့ကင်းစင်၍ ထိုသို့ကင်းစင်သည်နှင့်အမျှ အမြင်မှန်ကိုရကာ အရိယာစခန်းကို တစ်ဆင့်ပြီးတစ်ဆင့် တက်လာပါသည်။ အဆင့် ၁၁ ဆင့်ကို လွန်မြောက်ပြီးသည်နှင့် အမြင်မှန်ရသော သောတာပန်စခန်း (ပထမစခန်းကို) ရောက်ကြပါသည်။ သောတာပန်စခန်းကို ရောက်ပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် သေဆုံးပြီးနောက် အပါယ်လေးဘုံ၌ ဘယ်တော့မှ မဖြစ်နိုင်တော့ပါ။

သောတာပန်စခန်းကို ရောက်ပြီးသောသူ၏ လောဘ–ဒေါသတို့သည် ရေးကလိုမဟုတ်တော့ဘဲ လျော့ပါးသွားပါသည်။ သောတာပန် စခန်းနှင့် တင်းတိမ်ခြင်းမရှိဘဲ ဆက်ပြီးဟရားဆားထုတ်သည့် မယာဂီသည် သကဒါဂါမ်စခန်း၊ အနာဂါမ်စခန်းနှင့် ရဟန္တာစခန်းအထိ ယခုဘဝ၌ပင် ရောက်နိုင်ပါသည်။

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်တို့လိုက်နာကြရမည့်အခြေခံအချက်များ

စေထရဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်တို့ ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ရမည့်အရာကား အဓိက အားဖြင့် ရတနာသုံးပါးသာဖြစ်သည်။ ဘုရားကိုးကွယ်ခြင်း၊ တရားကိုကွယ်ခြင်း၊ သံဃာကိုးကွယ်ခြင်းဖြင့် ဘုရား၏ အဆုံးအမ၊ တရား၏ ဆုံးမမှု၊ သံဃာ၏ ဆုံးမမှုကိုခံယူပြီးနောက် ရာသက်ပန် ကျင့်သုံး ရမည် ကျင့်ဝတ်မှာ ငါးပါးသီလ (သိက္ခာပုဒ်ငါးပါး) ဖြစ်၏။

သရဏဂုံသုံးပါးဆော့က်တည်ရန်

၁။ ဗုဒ္ဓ သရက် ဂစ္ဆာမိ။ ဓမ္မံ သရက်- ဂစ္ဆာမိ။ သံဃံ သရက် ဂစ္ဆာမိ။

၂။ ဒုတိယမွိ ဗုဒ္ဓ သရကံ ဂစ္ဆာမိ။

မမ္မံ သရကံ ဂစ္ဆာမိ။ သံဃံ သရကံ ဂစ္ဆာမိ။

၃။ တတိယမွိ ဗုဒ္ဓ သရကံ ဂစ္ဆာမ်ိဳ။

ခမ္မံ သရက် ဂစ္ဆာမိ။ သံဃံ သရက် ဂစ္ဆာမိ။

သရကဂုံသုံးပါး၏အဓိပ္ပာယီ-

ဗုန္ဓံ၊ မြတ်စွာဘုရားကို၊ သရကံ၊ ကိုးကွယ်ရာဟူ၍၊ ဂစ္ဆာမိ၊ ဆည်းကပ်ပါ၏။ ဓမ္မံ၊တရားတော်မြတ်ကို၊ သရကံ၊ ကိုးကွယ်ရာဟူ၍၊ ဂစ္ဆာမိ၊ ဆည်းကပ်ပါ၏။ သံဃံ၊ သံဃာတော်မြတ်ကို၊ သရကံ၊ ကိုးကွယ်ရာဟူ၍၊ ဂစ္ဆာမိ၊ ဆည်းကပ်ပါ၏။ ဒုတိယဗ္ပိ၊ နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း . . . ဂစ္ဆာမိ၊ ဆည်းကပ်ပါ၏။ တတိယမ္ပိ၊ သုံးကြိမ်မြောက်လည်း . . . ဂစ္ဆာမိ၊ ဆည်းကပ်ပါ၏။

> ဓါးဝတ်ပူဆိုးကဲ့သို့ <del>စော</del>င့်ထိန်းရမည် ငါးပါးသီလ

၁။ ပါကာတိပါတာ စာရမကို သိက္မွာပဒံ သမာဒိယာမိ။ ၂။ အဒိန္ရာဒါနာ စာရမကို သိက္မွာပဒံ သမာဒိယာမိ။

၃။ ကာမေသမိစ္ဆာစာရာ စေရမကို သိက္မွာပဒံ သမာဒိယာမိ။

၄။ မှသာဝါဒါ ဝေရမကို သိက္ခာပဒီ သမာဒိယာမိ။

၅။ သူရာမေရယ မစ္စပမာဒဋ္ဌာနာ ဝေရမကိ သိက္မွာပဒဲ သမာဒိယာမိ။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံမှအပအခြားထင်ရှားသည့် ဗုဒ္ဓစာပေကျမ်းစာများ

ကထာဝတ္ထုပါဋိတော်

အသောကမင်းကြီးက သာသနာကို အကြမ်းအားဖြင့် သန့်စင်စာ ပြီးနောက် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလိ ပုတ္တတိဿမထေရိက ထပ်မံရှိ အနှစ်တစ်ဆေးကာ စင်ကြယ်စေ၏။ ထောရဝါဒမှ တစ်ပါးသော ဂိုက်ာ်တို့၏ အယူဝါဒများ မှားယွင်ပုံကို အပြန်အလှန် အမေးအဖြေ အခြေအတင်ပြုလုပ်၍ ဝါဒတစ်ခုချင်း ကို စိစစ်ဖယ်ထုတ်တော်မူခဲ့သည်။ ဤသို့အခြားဂိုက်းသားတို့၏ အယူဝါဒမှာယွင်း ပုံကို အရှင်မဟာမောဂ္ဂလိပုတ္တတိဿက ထောက်ပြ ဝေဖန် သည်ကျမ်းကိုကတာဝတ္ထူပါမှိုတော်ဟု ခေါ်သည်။ သစ်ပင်၌ ပေါက်နေသော ကျီးပေါင်းများကိုခွါချ ပစ်သကဲ့သို့ မူရင်းဗုဒ္ဓဘာသာဖြစ်သော ထောရဝါဒ ပင်မကြီးအား တွယ်ကပ်လာသော ဆင်တူရိုးမှားတရားတုများကို ပယ်လှန်ခွါချသော ကျမ်းကြီးဖြစ်၏။

မိလိန္မပည္သာ

အသောကနိုင်ငံတော်ကြီး ပြိုကွဲပြီးနောက် ယောနကနှင့်ကသ္မီရ, ဂန္ဓာရကို ဆက်လက်အုပ်စိုးသော ဂရိမင်းဆက် ၃၀ –ခန့်မျှရှိသည်အနက် သာသနာသက္ကရာစ် ၅၀၀-၌ ပေါ်ထွန်းခဲ့သော မိလိန္ဓမင်းကြီးကား ပညာရှိဘုရင်တစ်ပါးဖြစ်၏။ ထိုမင်းသည် မိမိကိုယ်တိုင် မရှင်းလင်းသော အချက်များကို အရှင်နာဂသေန အမည်ရှိ ရဟန္တာမထေရ်မြတ်အား မေးမြန်းလျှောက်ထားသည်။ မထေရ်မြတ်သည် မင်းကြီး၏ သံသယများ ကို အချက်ကျကျပယ်ရှင်းရန် မေးခွန်းတိုင်းကို တိကျပြတ်သားစွာ ဖြေဆိုတော် မူခွဲ၏။ ထိုပညာရှိ မိလိန္ဓမင်းနှင့် အရှင်နာဂသိန်တို့၏ အမေးအဖြေကို မှတ်တမ်းတင်ထားသော ကျမ်းသည် မိလိန္ဓပဉ္စာကျမ်း မည်၏။

မိလိန္မပဉ္စာကျမ်ိဳးသည် ထေရဝါဒသာသနာ၌ ဘုရားဟောကျမ်ိဳး နှင့် တန်းတူပါဠိတော်

စာရင်းဝင်ဖြစ်သည်။ အဋ္ဌကထာဋီကာ ဆရာကြီးများက ယင်းကျမ်းကို လေးစားခဲ့ကြရသည်။

ထို ကြောင့် မီလိန္ဒပဉ္စာကျမ်းသည် ထေရဝါဒဂိုက်း၏ မူရင်းကျမ်းတစ်ဆူ သာဖြစ်သည်ဟု မှတ်ယူသင့်သည်။ ဤမိလိန္ဒပဉ္စာကျမ်းသည် အရင်မဟာမောဂ္ဂလိပုတ္တတိဿမထေရ်နှင့် အသောကမင်းကြီး တို့၏ ကိုးတိုင်းကိုးဌာန သာသနာပြုလုပ်ငန်းမှ အသီးအပွင့် တစ်ခုဖြစ်လေသည်။

ജ്ജനതാ

(အဋ္ဌကထာ = ပါဠိတော်၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ဖွင့်ပြကြောင်းစကား)

အဋ္ဌကထာဟူ သည် မူ ရင်းအဋ္ဌကထာများနှင့် မြန်မာစသော ထေ ရဝါဒ ရိုင်ငံများတွင် ယခုပို့ချနေကြရသော အဋ္ဌကထာများဟူ၍ရှိပါသည်။ မူရင်းအဋ္ဌကထာများမှာ အရှင်မဟာကဿပစသော မထေရိမြတ်တို့ ပဋ္ဌမသင်္ဂါယနာတင်တော်မူစဉ်ကပင် ပါဝင်ခဲ့ပါသည်။

ယခုပို့ချနေကြရသော အဋ္ဌကထာများကား ထိုကျယ်ဝန်းလှသော ရေးအဋ္ဌကထာကြီးကို အကျဉ်းချုံး၍ စီရင်စေကာမူ လိုရင်းဖြစ်သော အဖွင့်တို့ကိုကား ပြင်ဆင်ခြင်းမရှိပါ။ ကျမ်းပြွပုဂ္ဂိုလ်များ၏ ထုံးစံအတိုင်း မိမိတို့ လက်လှမ်းမှီရာ အဖြစ်အပျက်အကြောင်းအရာ ဝတ္ထုတို့ကိုသာ ထည့်သွင်းထားပါသည်။

gm:

အဋ္ဌကထာ၏ မရှင်းသောအချက်များကို ထပ်ဆင့်၍ ဖွင့်သောကျမ်းကို ငီကာကျမ်းဟုခေါ်သည်။ ငီကာကျမ်းပြု ဆရာများတွင် သီရိလင်္ကာမှ ရှင်အာနုရှာသည် အထူးထင်ရှား၏။ မြန်မာရိုင်ငံမှ ပညာရှိဆရာတော် အချို့လည်း ငီကာကျမ်းများကို ပြုစုကြရာတွင်ပါဝင်ကြီပါသည်။ ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသ၏ ကျမ်းစာများ

ပါဋီဘာသာဖြင့် အဋ္ဌကထာကျမ်းအများဆုံး စရးသားပြုစုခဲ့သော ဆရာတော်မြတ် တစ်ပါးဖြစ်၏။ ဆရာမြတ်၏ မွေးရပ်ဓာတိကိုမသိရ၊ ဗုဒ္ဓဂါယာနှင့် အရှေ့အိန္ဒိယ ဒေသ၌ အချိန်အတော်ကြာအောင် နေထိုင်ခဲ့၍ သီဟိုဠ်ရဟန်းတော်များနှင့် လွန်စွာရင်းနှီးသူဖြစ်၏။ ထိုအရှင်သည် သီဟိုဠ်ဘုရားဖူးများအတွက် ရည်မှန်း၍ သမုဒ္ဓဂ္ဂမ္မ ဘုရင် (AD-၃၃၀-၃၈၀) ကတည်ဆောက်ခဲ့သော ဝိဟာကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးခဲ့သောပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သည်။ ထိုစဉ်ကသီဟိုဠ်ရဟန်းတော်များသည် ပါဋီဘာသာကို ကျမ်းကျင်စွာ သုံးခွဲနေကြလျက်ရှိကြသည်။ ထိုအချိန်မှာ အိန္ဒိယနိုင်ငံ၌ သက္ကတ Sahakrit ဘာသာကို အများကသုံးခွဲနေကြပြီ ပါဋီဘာသာကို အသုံးမပြသလောက် ဖြစ်နေလေပြီး ရှင်မဟာဗုဒ္ဓယာသသည် သီဟိုဠ်ကျွန်းရှိ မဟာဝိဟာရ ကျောင်းတော် ၌ အချိန်အတော်ကြာအောင် သီတင်းသုံးနေထိုင် ခဲ့သေး၏။ ထိုကျောင်းတော်၌ရှိသော ဗုဒ္ဓကျမ်းစာများကို စေ့စုံစွာလေ့လာခဲ့ပြီး ပိဋကတ် သုံးပုံ၏ အနှစ်ချုပ်ဟု တင်စားပြောဆိုခြင်းခံသော ဝိသုဓိမဂ္ဂကျမ်းကြီးကို ပါဋီဘာသာဖြင့် ရေးသားခဲ့သည်။

သူသည် ဝိနည်းပါဋိတော်၏ အဖွင့်ကျမ်း, အဘိဓမ္မာပါဋိတော်၏ အဖွင့်ကျမ်းများကို ရေးသားတော်မူခဲ့သည့် အပြင် ဓမ္မပဒ အဋ္ဌကထာ, ဧာတကအဋ္ဌကထာ စသည်ကျမ်းများပါဝင်သည်။

ခ ရှင်ဗုဒ္ဓဒတ္ထ Baddhadetta ၏ ကျမ်းစာများ

အိန္ဒိယနိုင်ငံတောင်ပိုင်း ယခု ဥရဂပူရ (**Ura gapura**) ဒေသ၌ မွေးဖွားခဲ့သော ရဟန်းတော် ဖြစ်သည်။ သူသည် သီဟိုဋ်ကျွန်း အနုရာဓပူရမြို့ရှိ မဟာဝိဟာရကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးခဲ့သူဖြစ်သည်။ သီဟိုဋ် ကျွန်းမှ ပြန်လာပြီး ကာဗေရီမြစ်ကမ်းဆေး၌ အဘိဓမ္မာဝတာရ ကျမ်းကို ရေးသားပြုစုခဲ့၏။ ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဗောသ၏ လက်ရာများကို အခြေပြုရေးသားခြင်းဖြစ်သည်။

<sup>စ</sup>ရင်စမ္မပါလရေးသားပြုစုသောကျမ်းများ

အိန္ဒိယနိုင်ငံတောင်ပိုင်းသားဖြစ်၏။ သူက ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃာသ ဖွင့်ဆိုဖြစ်ခဲ့သော ပိဋကတ်တော်ကျမ်းများကို ထပ်ဆင့်ဖွင့်ဆိုရေးသား ခဲ့သော ဆရာတော်ဖြစ်သည်။ မူရင်းပါဠိတော်ကို အများနားလည်အောင် ရှင်းလင်းဖေါ်ပြထားသော ကျမ်းများဖြစ်၏။

သီဟိုဋ်ဆရာတော်များ ပြစုရေးသားထားသောကျမ်းများ

သက္ကရာနိ ၄–ရာစု ကုန်ခါနီးအချိန် သီဟိုဋ်ကျွန်းမှ မထောရ်ကြီးတစ်ပါး ရေးသားပြုစုခဲ့သော သီဟိုဋ်သာသနာဝင်ကျမ်းဖြစ်သော ဒီပဝံသကျမ်း စသည် တို့မှာလည်း အရေးပါသော ဗုဒ္ဓသာသနာနှင့် ပတ်သက်သည့် ကျမ်းများ ဖြစ်ပါသည်။

ဝိသုဒ္ဓမဂ်

ဝိသုဒ္ဓိမဂ်= နိဗ္ဗာန်ရကြောင်း အကျင့်လမ်း–ကျမ်း ပိဋကသုံးပုံ၏ အနှစ်အရသာအစုဖြစ်၏။ သံင်္ဂါယနာသုံးတန်တင် ပိဋကသုံးပုံဟူသော ဘုရားစကားတော်၏ လိုရင်းအနှစ်သာရဖြစ်သော အနက်တို့ကို အကျဉ်းချုံး၍ ဖော်ပြထားသော ကြောင့် ဖြစ်သည်။

အရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသမထေရ်မြတ်က မြတ်စွာဘုရားသခင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မူပြီးနောက် ရာစုနှစ်အတွင်း (သာသနာနှစ် ၉၇၃–ခုနှစ်)က စီရင်တော်မူခဲ့သည်။ သီဟိုဠ်ကျွန်း အနုရာမပုရမြို့ မဟာဝိဟာရကျောင်းတိုက် ၌။

• သူတော်ကောင်းတို့အား နိဗ္ဗာန်ကိုရကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်ပရိပတ်စု၌ လမ်းမှန်ကို

သိဓာလိုခြင်း

• အရှင်သံဃပါလ မထေရိက တောင်းပန်တိုက်တွန်းခြင်းတို့ ကြောင့် စီရင်တော်မူခဲ့သည်။ ထက်မြက်နက်နဲလျှင်မြန်သော ဉာက်ရည်ဉာက်စွမ်း အထူးနှင့်ပြည့်စုံသည့် ဝိသုဒ္ဓိမဂ် အစရိသော ကျမ်းများကို ပြုစုခဲ့သည်။ ပရိတ်ကြီး

ဗုဒ္ဓဘာသာမြန်မာ လူမျိုးတိုင်း ပရိတ်ကြီး ဟူသော စကားကို ကြားဖူးမည်၊ အလှူဒါနှ ပြုလုပ်သည့်အခါ , ဘုန်းတော်ကြီးများ ပရိတ်ရွတ်သည်ကို မကြာခကကြားနာဖူးကြပါမည်။

ရုပ်ကွက်များအတွင်းရှိ ဓမ္မာရဲနှင့် စရုပ်တန်ဆောင်းစသည်တို့၌လည်း လူကြီးလူငယ်များစုပေါင်း၍

ပရိတ်ရွတ်ဖတ်လေ့ရှိကြပါသည်။

ထို ပြင် တစ်ဦးချင်း တစ်ယောက်ချင်းအနေဖြင့် တစ်သုတ်ဖြစ်စေ၊ နှစ်သုတ်ဖြစ်စေ၊ သုံးသုတ်ဖြစ်စေပရိတ်ကို နေ့ စဉ်မပြတ်စွဲ မြယုံကြည်စွာ ရုတ်ဖတ်နေကြသော လူပုဂ္ဂိုလ်တို့ လည်း အမြှောက်အမြားပင်ရှိ ပါသည်။ "ပရိတ်" ဟူသော စကားလုံးမှာ "ပရိတ္တ" ဟူသောပါဋိပု ဒ်ကို မြန်မာမှုပြုထားခြင်းဖြစ်ပါသည်။ မူရင်းအနက်မှာ "အကာအကွယ်" "အရံအတား" ဟု၍ဖြစ်ပါသည်။

မြတ်စွာဘုရားသည် လူ, နတ်, ဗြဟ္မွာ သတ္တဝါတို့ အား တရားမဟာ ကြားရာ၌ အခြေခံအားဖြင့် သစ္စာလေးပါး အမှန်တရားကို သိမြင်၍ အို, နာ, သေမှ ဆင်းရဲအစုတို့ဖြင့်ပြီးသော သံသရာဝင်ဆင်းရဲမှ လွတ်မြောက်ရေး ဟူသော "ဝိမုတ္တိရသ" ကိုသာ ဦးတည်ဟောကြားခဲ့ပါသည်။ သို့ ရာတွင် မဟာကရကာတော် ရှင်ဖြစ်သော ဗုဒ္ဓရှင်တော်မြတ်သည် ကိုယ်တော်၏ မျက်မှောက်တွင် သတ္တဝါတို့ နှင့်ဆိုင်ကြွတွေ့နေကြရသော ဘေးအန္တရာယ် အမျိုးမျိုးတို့ ကိုလည်း ဥပေကွာပြုလစ်လျူရှ၍ မနေခဲ့ပါ။ ပစ္စုပွန်ဘေးအန္တရာယ်တို့မှ လွတ်မြောက်ရေးနည်းလမ်းများကိုလည်း အခါအရှင့် အားလျော်စွာ ဟောကြားညွှန်ပြခဲ့ပါသည်။

ပရိတ်ကြီး ဟူသည် နိကာယ် ငါးရပ် ပိဋကတ် သုံးသွယ်တို့မှ ဘေးအန္တရာယ်

ကာကွယ်တားဆီးရေးကို အညွှန်းပြုထားသေ့ာ ဟောကြားချက်များဖြစ်ပါသည်။

ပရိတ်ကြီး ၁၁–သုတ်

မြန်မာနိုင်ငံ သာသနာ့သမိုင်းတွင် အလွန်ရှေးကျသော အချိန်ကာလ မှစ၍ ပရိတ်ကြီးစာရင်းတွင် ပါဝင်ခဲ့သော သုတ်များမှာ (၁၁)သုတ် ရှိပါသည်။ ထိုသုတ်များကို ပရိတ်ကြီးစာရင်း၌ ထည့်သွင်းထားခြင်းကား အကြောင်းမဲ့ မဟုတ်။ မိလိန္ဒပဉ္စာကျမ်းနှင့် ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသ၏ အဋ္ဌကထာ အထို အမိန့်များကို အထောက်အထားပြုလျက် ရှေးပညာရှင်များက စီစဉ်သတ်မှတ်ခဲ့ခြင်းကြောင့် ဖြစ်ပါသည်။

ပရိတ်ကြီး ၁၁–သတ်မှာ အောက်ပါတို့ ဖြစ်ကြပါသည်။

| ၁။ မင်္ဂလသုတ် | ၆။ ဝဋ္ဌသုတ်        |
|---------------|--------------------|
| ၂။ ရတနသုတ်    | ၇။ ဓေ႙သုတ်         |
| ၃။ မေတ္တသုတ်  | ၈။ အဌာနာဋိယသုတ်    |
| ၄။ ခန္ဓသုတ်   | ၉။ အင်္ဂုလိမာလသုတိ |
| ၅။ မောရသုတ်   | ၁၀။ ဗောရွုဂ်ီသုတ်  |
|               | ၁၁။ ပုဗ္ဗကၠသုတ်    |

ပရိတ်ရွတ်ခြင်းအစဉ်အလာ

ရှင်မဟာမောဂ္ဂလန် နှင့် ရှင်မဟာကဿပတို့ နာမကျန်းဖြစ်နေကြစဉ် မြတ်စွာဘု ရားက ဗောရှူဂ်ံသုတ်ကို ဟောကြားရာ မထေရိနှစ်ပါးတို့မှာ ချက်ချင်းပင် ရောဂါမှထမြောက်ခဲ့ကြကြောင်း၊ မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် နာမကျန်းဖြစ်စဉ်ကလည်း ရှင်မဟာကဿပ ရုတ်ဆိုသော ဗောရှုဂ်ံသုတ်ကို နာကြားခြင်းဖြင့် ရောဂါမှ ထမြောက်တော် မူခဲ့ကြောင်း၊ အရှင် အင်္ဂျလိမာလ မထေရ် သည်လည်း မီးမဖွား နိုင်ဘဲဖြစ်နေသော အမျိုးသမီးထဲသို့ သွား၍ "ယတောဟဘဂိနိ" အစရှိသော သစ္စာစကားကို မြွက်ဆိုခြင်းဖြင့် ချမ်းသာစွာ မီးဖွားစေ နိုင်ခဲ့ ကြောင်း ပိဋကတ် ကျမ်းဂန်တို့၌ ဖော်ပြချက် များ ရှိပါသည်။

ထိုကဲ့သို့သောအကြောင်း အတ္ထုပ္ပတ္တိတို့အရ မြတ်စွာဘုရားလက်ထက်ကပင် ပရိတ်ရုတ်ခြင်း အစဉ်အလာ ရှိခဲ့ကြောင်း သိရ ပါသည်။ သီရိမင်္ဂလာပရိတ်တော်

(ပရိတ်တော်ပေါင်း ၃၀-ပါးပါဝင်သော သီရိမင်္ဂလ ပရတ္တပါဋိ)

မြတ်ရွာဘုရားဟောကြားတော်မူအပ်သော ပိဋကတ်တော်ဝယ် သုတ်ဒေသနာတော်နှင့် ပရိတ် ဒေသနာတော် အများအပြားရှိသော်လည်း «သင်္ဂါယနာတင် ရဟန္ဟာအရှင်ကြီးတို့နှင့် ပိဋကတ်အရာ ကျွမ်းကျင်လိမ္မာတော် မူသော ဆရာတော်ကြီးအဆက်ဆက်တို့ ရုတ်ဘတ်သရရွာယ်ကြသဖြင့် တန်ခိုး အာနုဘော်ကြီးမား၍ ထင်ရှားကျော်စောသော သုတ်တော်နှင့် ပရိတ်တော်တို့ကို ထုတ်နုတ်ပေါင်းစု၍ ထားပါသည်။

ပရိတ်တော်သုတ်
(၁) မင်္ဂလသုတ်
(၂) ရတနသုတ်
(၃) မေတ္တသုတ်
(၄) မေတ္တသုတ်
(၄) စန္ဒသုတ်
(၄) စန္ဒသုတ်
(၅) မေတာ့သုတ်
(၅) မေတာ့သုတ်
(၅) စနာသုတ်
(၅) မေတာ့သုတ်

(၆) ဝဋသုတ် (၂၁) ဓမ္မစက္က႘ဝတ္တနုသုတ် (၇) ဓဓ္မဂူသုတ် (၂၂) အနုတ္တလက္ခကသုတ် (၈) အာဌာနာဋိယသုတ် (၂၃) ဓမ္မပဒပါဋိ

(၉) အင်္ဂလိမာလသုတ် (၂၄) မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ် (၁၀) ဗောရွ၊င်္ဂသုတ် (၂၅) ပဋ္ဌာနပစ္ဇယုဒ္ဒေသ (၁၁) ပုဗ္ဗဏုသုတ် (၂၆) ပဋ္ဌာန ပစ္စယုနိဒေသ

(၁၂) မဟာသမယသုတ် (၂၇) ဗြဟ္မာလသုတ် (၁၃) သမ္မာပရိဗ္ဗာဓနီယသုတ် (၂၈) ဆဒိသာပါလသုတ် (၁၄) ပုရာဘေဒသုတ် (၂၉) စက္ကပရိတ္ဆသုတ်

(၁၄) ပုရာဘေဒသုတ် (၂၉) စက္ကပရိတ္တသုတ် (၁၅) ကလဟဝိဝါဒသုတ် (၃၀) ပရိမိတ္တ္က ဧာလသုတ် (၃၁) ဥပါတသန္တိ

ပရိတ်တော် (၃၁) မျိုးထားခြင်းမှာ ဘုံ (၃၁) ၌ ရှိသော သတ္တဝါအများတို<sub>့ ေ</sub>ဘေးဥပန် အန္တရာယ်ကင်း၍ တိုးတက်ကြီးပွါးရန် ဖြစ်ပါသည်။ ထိုပရိတ်တော် (၃၁) မျိုးကို တနင်္ဂနွေနေ့ ကစ၍ စနေနေ့ အထိ ရက်သတ္တတပတ်တွင် ပြီးဆုံးနိုင်ရန် ခုနှစ်ပိုင်းပိုင်း၍ တနေ့ တပိုင်း စီစဉ်ထား ပါသည်။

ပါဋီဘာသာ

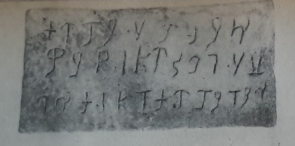
ဗုဒ္ဓမြတ်စွာသက်တော်ထင်ရှားရှိစဉ်က မဂဓတိုင်း၊ ဧကာသလတိုင်း စသော မချိမဒေသ၌ ပြည်သူအများ ပြောဆိုသုံးရွဲနေခဲ့သော ဘာသာစကား တစ်ခုရှိ၏။ ထိုစကားကို မဂဓတိုင်းသူပြည်သားတို့ သုံးရွဲသောကြောင့် မာဂဓီဘာသာဟု ခေါ်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုမာဂဓီဘာသာဖြင့် တရားဟော တော်မူခဲ့သည်။

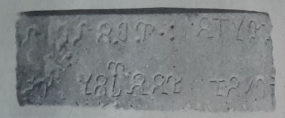
မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူသော စကားစဉ် ဒေသနာတော်အစဉ်ကို ပါဋိဟု ခေါ်သည်။

"ပါဋိ" ဟူသည် "အစဉ်အတန်း" ဟုဆိုလိုသည်။ မြတ်စွာဘုရား၏ စကားတော်ဒေသနာတော် အစဉ်သည် မာဂဓိဘာသာဖြင့် တည်ရှိ၍ ဘုရားဟော ဒေသနာတော်ကို ပါဋိဟု ခေါ် ရာမှ အချိန်ကြာသောအခါ မာဂဓိဘာသာကိုလည်း ပါဋိဘာသာဟု ခေါ်ကြလေသည်။ ထိုဘုရားဟော ပါဋိဘာသာကို ထေရဝါဒဂိုက်းကြီးက ဤခေတ်တိုင်အောင် ဆက်လက်ထိန်းသိမ်းလာခဲ့ရာ လွန်ခဲ့သော ၂၅၀၀–က မူရင်းအတိုင်း ဆက်လက်တည်ရှိနေသည်။

ပါဋ္ဖိတော်ကို သက္ကတပြောင်းခြင်း

သဗ္ဗတ္ထိဝါဒနှင့် မဟာသံဃီက ဂိုက်းစသည်တို့သည် ဗြာဟူပုတ္ထားတို့ သဘောကျ ကျေနပ်မှုရှိစေရန် ပါဋီတော်၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို ပြင်ဆင်ရံ သာမက သက္ကတဘာသာဖြင့်သာ သင်ယူပို့ချ ဟောပြောကြလေတော့သည်။ ထို့ကြောင့် မြောက်ပိုင်း ဗုဒ္ဓဘာသာ၏ပါဋီတော် ကို သက္ကတဘာသာဖြင့် eရးသားကြသည်။ တောင်ပိုင်း ဗုဒ္ဓဘာသာ (ထေရဝါဒ) ၏ ပါဋီတော်မှာ မူလအတိုင်း မာဂစီဘာသာ (ပါဋီဘာသာ) ဖြင့် ဆက်လက်တည်ရှိလေသည်။ (୧၅)





#### ရှေးအကျဆုံးဗုဒ္ဓကျောက်စာများ

(၁) ဘီစီ ၃ ရာစုခေတ် အာသောကမင်းကြီး၏ ကျောက်စာတိုင်မှ စာပုဒ် ဓမ္မ ဆိုသောစာလုံးကို အဦးဆုံး အသုံးပြုရဲသော အထောက်အထား

(၂) ဆန်ရီစေတီအမှတ် ၂ မှ တူးဖော်ရရှိသော ကျောက်စာ ဘီစီ ၂ ရာစု ဓါတ်တော်ကြွတ်လေးခုကို ရထားပေးသော ကျောက်ပြား ၆ ချပ် ရဟုန္ဒာများ၏ အမည်များကို ရေးသားထားရှိသည်။ (ယခု ဝိတိုရိယ နှင့် အယ်လဘတ်ပြတိုက် ၊ ဗြိတိသျှသမိုင်း ပြတိုက်များတွင် သိမ်းဆီးထားရှိသည်။)

Buddha preaching to the Congregation, Ajanta

ဩ၀ါဒ ပါတိမောက် သုံးဂါထာကို ဟောကြားနေစဉ်။



निर्देश प्रविष्ठा दिस्ति है निर्देश क्षिणी रास्ट्रेक दी रामिर्वेश्वर रिक्टिन र निर्मात وطود واستعده معدومها دورومها دورواطط of the total tradity the visites בשונית בל בל בל הלה לבו בנות בל אונה למוצה לב הני בים इंदिन्द्र वर्षायमें मेनोडरहर हे प्रथमित मानेर के इस्तारिक 25 sperisof & Theolog 1-

မွေပဒ (ဗုဒ္ဓဝါဒ အနှစ်သာရ) မူရင်.ကျမ်းစား

Fragments of the Manuscript of the Dhammapada in Kharosthi Script, Central Asia







ဒီလိန္တ မဥ္မာ ပါဠိကျမ်းကြီး ဖြစ်ပေါ် စေသောမိလိန္ဒမင်းကြီး၊





Buddha, painting on a leaf of a Manuscript of the Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramitā

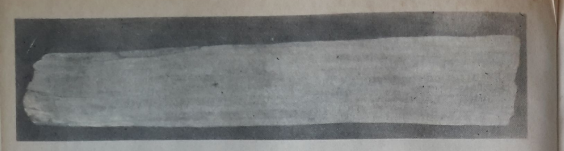


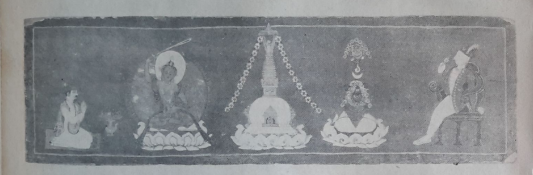
Dīpańkara, painting on a leaf of a Manuscript of the Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramilā

ရွေးခေတ် ပေပုရပိုက်ပေါ်မှ ဗုဒ္ဓကျမ်းစာများ (အိန္ဒိယနိုင်ငံ)



Vajrasattva, painting on a leaf of a Manuscript of the Astasāhasrikā Prajňāpāramitā





A consider the state of the sta

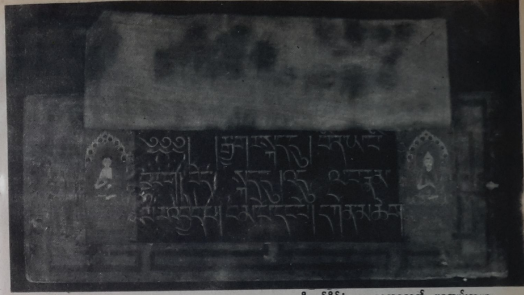
#### အလယ်ပိုင်းဒေသမှ ဗုဒ္ဓကျမ်းစာများ

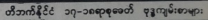


229

300

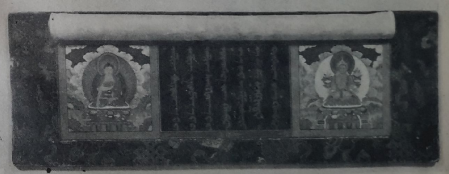












The Perfection of Wisdom

Tibet, Lhasa(?). 18th century

## သင်္ဂါယနာတင်ပွဲကြီးများ

#### ပထမသင်္ဂါယနာ

မြတ်စွာဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မှုပြီး ၇-ရက်မြောက်သောနေ့၌ အလောင်းတော်ကို (တေဇောဓာတ်) မီးမလောင်သေး၊ အရှင်မဟာကဿပ၏ အလာကိုစောင့်ဆိုင်းနေသည်။အရှင် မဟာကဿပက ပါဝါပြည်မှ ကုသိနာရံပြည်သို့ တပည့်သံဃာ ၅၀၀နှင့်အတူ ကြွချီတော်မူ လာသည်။ လမ်းခရီးတွင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မှုကြောင်းကြားရသဖြင့် ရာဂမကင်းသောအချို့ ရဟန်းတော်များ ငိုကြွေးကြသည်။ ထိုအခါအရွယ်အိုမှ ရဟန်းပြုသော တောထွက်ရဟနားကြီး သုဘဋ္ဌသည် ဂေါတမဘုရားမရှိက ငါတို့ကြိုက်သလိုထင်ရာလုပ်နိုင်ကြပြီဟု ဝမ်းမြောက်စွာပြောဆိုသည်။

ထိုရဟန်းကြီး၏ စကားကို အရှင်ဟောကဿပကြားတော်မူ၍ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်ရှေ့ ရေးအတွက် စိတ်အေးဖွယ်ရာမရှိဟု မြင်တော်မူ၏၊ ဤရဟန်းမျိုးသည် မိမိနှင့်ဆန္ဒတူညီသူ များကို အသင်းအပင်းအုဖ်စုဖွဲ့၍ ဗုဒ္ဓတာသာ သာသနာတော်ကို ပျကဲစီးရာပျက်စီးကြောင်း ပြုလုပ်တတ်၏။ သို့ကြောင့် ဗုဒ္ဓ၏ တရားဓမ္မများကို သင်္ဂါယနာတင်ရပါမူ ကောင်းလေစွဟု

မြတ်စွာဘုရားပရိနိဗ္ဗာန်စီတော်မူပြီးနောက် ၃-လမှာပင် (၇-လပတ်လုံး) အရှင်မဟာ ကဿပကြီးမှူးသော ရဟန္တာ ၅၀၀-တို့သည် ပထမသင်္ဂါယနာတင်တော်မူခဲ့ကြသည်။ ပထမသင်္ဂါယနာကို အဇာတသတ်မင်းကြီး၏ ချီးမြင့်ထောက်ပံ့မှုဖြင့် ရာဇင်္ဂြိုဟ်ပြည်ဝေဘာရ တောင်နံရံလိုက်ဂူအနီး၌ ကျင်းပပြုလုပ်ခဲ့လေသည်။ ဤသို့သင်္ဂါယနာတင်တော်မူခဲ့ကြသော ကြောင့် လက်ရှိပါဠိပိဋကတ်တော်မှာ ဘုရားဟောတော်မူခဲ့သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည်ဟုယုကြည်ခြင်းခံရသည်။

#### ဒုတိယသင်္ဂါယနာ

ပထမသင်္ဂါယနာတင်ပွဲတွင် ဝိနည်းသိက္ခာပုဒ်များကို ပြင်ဆင်ခွင့်မရခဲ့ကြသော ရဟန်း ဆိုးအဆက်အနွယ်များသည် နောင်အနှစ်တစ်ရာကြာသောအခါ ဝေသာလီပြည်တွင် ဝိနည်း သိက္ခာပုဒ်ပြင်ဆင်ချက် ၁၀ ချက်ကို ပြုလုပ်ကျင့်သုံးလာကြသေသည်း ၎င်းပြင်ဆင်ချက် ၁၀– ချက်မှ ဥပမာတစ်ခုကို လူအများနားလည် လွယ်သော စကားဖြင့် တင်ပြုရသော် –

'ရဟန်းတော်များ အရက်သေစာလုံးဝမသောက်စားရ'' ဟူသောဗုဒ္ဓ ၏ပညတ်ချက် ကို ''အပျော့စား အနှစားထန်းရှည်အရက်များကို သောက်နိုင်သည်''ဟု ပြင်ဆင်လိုခြင်း စသည်တို့ဖြစ်၏။

ဤည့်သာသနာအပေါ် အန္တရာယ်ကြီးမားသော အပြုအမူများကို အရှင်မဟာယသ ထေရ် ဦးဆောင်ထန့်ကွက်ခဲ့၏၊ နောက်ဆုံးတွင် အိန္ဒိယတစ်ပြည်လုံးရှိ ရဟန်းတော် တို့ကို ဝေသာလီပြည်တွင် စည်းဝေးစေ၍ ပြင်ဆင်ချက် ၁၀ ချက်ကို ဝိနည်းတော်နှင့်ညီမညီဆုံးဖြတ် စေ၏၊ ဘုရားဟောဝိနည်းတော်နှင့် မညီဟု ရဟန္တာထေရ်ကြီး ၇၀၀ က တစ်ညီတညွတ်တည်း ဆုံးဖြတ်တော်မူကြသည်။ ပြီးနောက် ထိုရန္တာ ၇၀၀ တို့သည် ဝေသာလီပြည်ဝါလိကာရဲ့ ကျောင်းတိုက်၌ ဂ လပတ်လုံး ပိဋကတ်သုံးပုံကို ညီနှိုင်းတည်းဖြတ်၍ သင်္ဂါယနာတင်တော်

#### •င်ပြိုင်သင်္ဂါယနာ

မြှတ်စွာဘုရား၏ ဝိနည်းတော်ကို အထိအကျမလိုက်နာလုံကြသော ရဟန်းတို့သည် ရဟန္တာမထေရ်ကြီးတို့ ၏ ဆုံးဖြတ်ချက်ကို မနာခံသဖြင့် သံဃာကိပြု၍နှင့်ထုတ်လိုက်ရသည်။ ထိုရဟန်းတို့သည် ဝေသာလီပြည်မှထွက်ခွါ၍ အနယ်နယ်အရပ်ရပ်ထွင် အခမ္မဝါခီရဟန်းများ ကိုစည်းရုံးကြသည်။ ရဟန်းပရိုသတ်တစ်သောင်းခန့် ရရှိသောအခါ ကောသမ္ပီပြည်တွင် စင်ပြိုင် သင်္ဂါယနာတင်ကြကုန်၏။ ထိုရဲဟန်းဆိုးတို့သည် မိမိတို့ကိုဏ်းက အမည်အားဖြင့် အပေါ်စီး ရစေရန် ရှေ့မှ "ဟော"တင်လုံး အပိုထည့်ထားကြကုန်၏။ သူတို့ပြုလုပ်သော သင်္ဂါယနာ ကို ဟောသိဂီတိဟုအမည်တပ်ကုန်၏။ မိမိ ဂိုဏ်းထို မဟာသိဂီတိဂိုဏ်းဟူ၍ လည်းကောင်း ဟောသံသိကဂိုဏ်းဟူ၍လည်းတောင်း အမည်ပေးကြကုန်၏။

#### တတိယသင်္ဂါယနာ

အချို့သောတိတ္ထိများသည် ငုမ္မတရားတော်ကို ယုံကြည်ဟန်ဆောင်၍ ရဟန်းကောင်း တို့ထိ၌ ရဟန်းပြုလုပ်ကြပြီး မိမိတို့ ထိတ္ထိအယူဝါဒများကို ဟောပြောကြ၏။ ရဟန်းကောင်း နှင့် ရောနှောနေတိုင်ကြ၏။ ရေငုပ်မီးလှုံခြင်း ခန္ဓာကိုယ်ကို စောက်ထိုးဆွဲခြင်းစသော အကျင့် များကို ရဟန်းအသွင်ဖြင့် ပြုကျင့်ကြကုန်၏။ မိမိတို့၏ ဝါဒများကို ဘုရားဟောတရားဖြစ် လေဟန် လုပ်ကြံဟောပြောကြ၏၊ ထိုရဟန်းတုရဟန်းယောင်များသည် နေရာတကာရောနှော ပါဝင်နေကြသဖြင့် ရဟန်းကောင်းများမှာ ဥပုသ်ပဝါရဏာမပြုနိုင်သည်မှာ ၇ နှစ်ကြာ လေသည်။

ဤအကြောင်းကို ကြားသိရသော အသောကမင်းကြီးသည် ရဟန်းများ ဥပုသ်ပဝါရဏာပြုနိုင်ရေးအတွက် အမတ်တစ်ယောက်ကို စေလွှတ်၍ ဆောင်ရွက်စီမံ စေ၏။ မလိမ္မာသော ထိုအမတ်သည် ရဟန်းကောင်းတို့ကို အမိန့်တော်မနာခံဟု ဆိုကာသတ်ဖြတ်ခဲ့သည်။ ထိုသို့ ရဟန်းကော်များ သတ်ဖြတ်ခြင်းခံရသည့်အတွက် အသောကမင်းကြီးမှာ ယူကျုံးမရ ဖြစ်ကာ ပြင်းစွာ စိတ်ဆင်းရဲရလေ၏။ ထိုပြဿနာဖြေရှင်းနိုင်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကို စုံစမ်းရှာစွေ ရတော့သည်။ သံဃာတော် အရှင်မြတ်တို့၏ ညွှန်ပြေချက်အရ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလိပုတ္တတိဿ ထေရ်ကို နေပြည်တော်သို့ ပင့်၍ ဩဝါဒခံယူလေသည်။

ပြီးနောက် သံဃာတော် အားလုံးကို အသောကရုံကျောင်းတော်သို့ ပင့်ဆောင်သည်။ ရဟန်းတော်များကို မိမိတို့အယူဝါဒတူရာတူရာ အုပ်စုလိုက် အယူဝါဒများကို မင်းကြီး ကိုယ်တိုင်စီစစ်သည်။ "မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်ဝါဒရှိသနည်း" ဟု မေးတော်မူလျှင် ဗုဒ္ဓတရားတော်ကို မသင်ယူဘူးသော ရဟန်းထုရဟန်းယောင်များသည် မိမိတို့ထင်ရာမြင်ရာ ဖြေဆိုကြ၏။

ထိုအခါ အသောက မင်းကြီးသည် ''ဤရဟန်းတို့ကား မိစ္ဆာအယူရှိသော ရဟန်းထု ရဟန်းယောင်များတည်း'' ဟု သိတော်မူ၍ အဝတ်လဲစေကာ သာသနာတော်မှ နှင်ထုတ်ခဲ့ လေသည်။

ဤသို့ အသောကမင်းကြီးက သာသနာတော်ကို အကြမ်းအားဖြင့် သန့်စင်စေပြီး နောက် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလိပုတ္တတိဿမထေရ်ကြီးကို ထပ်မံ၍ အနူစိတ်စစ်ဆေးကာ စင် ကြယ်စေ၏၊ ထေရဝါဒမှ တစ်ပါးသော ဂိုဏ်းတို၏ အယူဝါဒများ မှားယွင်းပုံကို အပြန် အလှန် အမေးအဖြေ အခြေအတင် ပြုလုပ်၍ ဝါဒတစ်ခုချင်းကို စီစစ်ဖယ်ထုတ်တော်မူခဲ့

900

သည်။ ဤသို့အခြားဂိုဏ်းသားတို့၏ အယူဝါဒမှားယွင်းပုံကို အရှင်မဟာမေဂ္ဂလိပုတ္တတိဿက ထောက်ပြဝေဖန်သောကျမ်းကို ကထာဝတ္ထုကျမ်းဟုခေါ် သည်။ ဤကထာဝတ္ထုကျမ်းကား မူရင်း ဗုဒ္ဓဘာသာဖြစ်သော ထေရဝါဒပင်ကြေီး၌ တွယ်ကပ်လာသော ဆင်တူရိုးမှားတရား တုများကို ဖယ်လှန်ခွါချသော ကျမ်းကြီးဖြစ်၏။

ထိုကထာဝဘ္ဘုကျမ်းကို အရှင်မဟာမောဂ္ဂလိပုတ္တတ်ဿမထေရ်က ဟောကြားတော် မူပြီးနောက် ပိဋကတ်သုံးပုံဆောင် ရဟန္တာထေရ်ကြီး ၁၀၀၀-ကို ရွေးချယ်**တော်မူ**၍ (၉)

လပတ်လုံး တတိယသင်္ဂါယနာတင်တော်မှု၏။

#### စတုတ္ထသင်္ဂါယနာ

၁၊ သက္ကရာဇ်၊ ၊သာသနာ ၄၅၀၊

၂။ မျာန္၊ ၊သီဟိုဠ်ကျွန်း၊ မလယဇနပုဒ်၊ အာလောကလိုဏ်

၃။ အမှီပြုရသောမင်း။ ။ပန္ဒဂါမဏ်မင်း

၄။ ကြီးမှူးသောပုဂ္ဂိုလ်၊ ။ရှင်မဟာဓမ္မရက္ခိတ၊

၅။ တင်သောသံဃာသက်သက်။ ၊ ဧ၅၀၀၊

🖟 တင်နည်း၊ ။ပေထက်အက္ခရာတင်သည်။

#### ပဉ္စမ သင်္ဂါယနာ

၁။ သက္ကရာဇ်။ ၊သာသနာ ၂၄၁၂ နှင့် ၂၄၁၅၊ မြန်မာသက္ကရာဇ် ၁၂၃၀ နှင့် ၁၂၃၃ (1863 and 1871 A.D.)

၂။ ဌာန၊ မြန်မာနိုင်ငံ၊ မန္တလေးနေပြည်တော်၊ ၃။ အမှီပြုရသောမင်း၊ ။မင်းတုန်းမင်းတရားကြီး

င္း ကြီးမူးသောပုဂ္ကိုလ်း ။ (၆-တွင်ကြည့်)

၅။ တင်သောသံဃာသက်သက်။ ၂၂၄၀၀ (၆–တွင်ကြည့်)

၆၊ တင်နည်း၊ ၊(က) ကျောက်ထက်အက္ခရာတင်သည်။ ၊(ခ) နှတ်ဖြင့် ရွတ်ဆို

(က) ကျောက်ပြားရေ ၇၂၉-ပေါ် တွင်၊ ပိဋကတ်သုံးပုိကို အဋ္ဌက**ထားနှင့်** တကွီရေးထု၍ မဟာလောကမာရဇီန်ခေါ် ကူသိုလ်တော် စေတီတော် တန်တိုင်းအတွင်း ဂူငယ်များနှင့် ထားသည်။ ၁၂၂၂–ခု တန်ဆောင်မုန်း လဆန်း ၁-ရက် နေ့ကစ၍ လုပ်ဆောင်သည်။ ၁၂၃၀-ကဆုန်လဆန်း ၁၄-ရက်နေ့တွင် ပြီးပြည့်စုံသည်။ (၁) တောင်ဆောင်မိဖုရားဆရာ ဧာဂရာဘိဝံသ ထိပိဋကဓရ မဟာ ဓမ္မရာဇာဓိရာဇဂုရ

(၂) မြတောင်မြို့စား သေနတ်ဝန်ကြီးဆရာ နရိန္ဒာဘိ သီရိသစ္စမ္မ ဇောတိပါလခင မဟာဓမ္မာရာဇာမိရာဇဂုရ၊

(၃) စီးတော်မြင်းဝန်ထိုက် ဆရာတော် သုမင်္ဂလသာမိသီရိပဝရ မဏိဇေမဟာ ဓမ္မရာ ဧာဒိရာဇဂုရ၊ ဤဆရာတော် သုံးပါးတို့အား ပုဒ် ပါဠိ အက္ခရာ ကျောက်အရေး အသား မချွတ်မယွင်းစေရအောင် သန့်ရှင်း ပြင်ဆင်ရန် လျှောက်ထားအပ်နှင်း တော်မူသည်။

၇။ တင်ရာကာလအကြာ၊ ၊(၆–တွင်ကြည့်)

ဂ၊ အကြောင်း၊ ၊သာသနာတော်ကို တည်တံ့ကြီးပွားအောင် ချီးမြှင့်လိုရင်းဖြစ် သည်။ ဤသို့အားဖြင့် တောင်ပိုင်း ဗုဒ္ဓဘာသာသည် မစ္စုိမမှ သီဟိုဠ်-မြန်မာပြည်စသည်တို့ သို့ ဆင်းသက်လာပုိ၊ သင်္ဂါယနာတင်ကြပုိ အကျဉ်းတို့ကို မှတ်ရာ၏။ ယခုသော် မြောက်ပိုင်း ဗုဒ္ဓဘာသာ ကွဲထွက်သွားပုံတို့ကို ဆက်လက်ပြဖေတော့ အံ့၊

ဆင္ကမ သင်္ဂါယနာ

သာသနာတော်နှစ် (၂၄၉ဂ)ခုနှစ် အရောက်တွင် ပြည်ထောင်စု မြန်မာနိုင်ငံ၊ယိုးမယား နိုင်ငံ၊ သီတိုင်းနိုင်ငံ၊ ကမ္ဘောဗီးယား၊ လောနိုင်ငံ အပါအဝင် ထေရ်ဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာ ငါး နိုင်ငံတို့မှ လင္စ္စ္စီ ပေသလသိ၊ သာကာမ ပရိပတ္တိ ဝိသာရဒ ဖြစ်တော်မူကြသော သံဃာနာယက သံယုတ္တဋ္ဌသံဃရာဇာသာသနားပိုင် ကတိဓဇ မဟာရဋ္ဌဂုရုဘွဲ့တံဆိပ်တော်ရ မထေရ်မြတ်ကြီးဘုံ့ ဦးစီးရှေ့ ဆောင်တော်မူသော သံဂီထိကာရကမထေရ် (၂၅၀၀) ကျော်တို့သည် ပြည်ထောင်စု မြန်မာနိုင်ငံတော်အစိုးရနှင့်တကွပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်သားများကို သာသနာ့ ဒါယကာအဖြစ်နှင့်အမှီသဟိပြုကာ ရန်ကုန်မြို့ သီရိမင်္ဂလာ ကမ္ဘာအေးစေတီတော်၏အရိပ် အောက် သီရိမင်္ဂလာကုန်းမြေ ဆဋ္ဌသံဂီတိမဟာပါသဏကျောက်လိုဏ်ဂူတော်ကြီးမှာ ကောဇာ နှစ် (၁၃၁၆) ခုနှစ်၊ ကဆုန်လပြည့်နေ့မှစ၍ သာသနာနှစ် (၂၅၀၀) ကောဇာနှစ် (၁၃၁၈) ခုနှစ်၊ ကဆုန်လပြည့်နေ့အထိ(၂)နှစ်တိုင်တိုင် အလွန်ကြုံကြိုက်ခဲလှသော သဘင်ဆဋံသံဂါနာ တင်တော်မူကြပါသည်။

#### သင်္ဂါယနာတင်ပွဲများအချစ်

ယခုဖော်ပြခဲ့သော သင်္ဂါယနာပွဲတို့မှာ (၁) ရာဇေရိုယ် (၂) ဝေသာလီ (၃) ပါတ လိပုတ် (၄) သီဟိုဠ် (၅) (ကန်နစ်သျက) ကသျှမီရာ (၆) မန္တလေး (၇) ရန်ကုန် ဟူ၍ ဖြစ်လေရာ ကျွန်ုပ်တို့တောင်ပိုင်းက (၅) ကန်နစ်သျက၏ ပွဲထိုလွှတ်၍ကျန် (၆) ပွဲထိုအသိ အမှတ်ပြုသည်။ မြောက်ပိုင်းက (တရုတ်ပြည်မဟာယာနတို့က) (၃) ပါတလိပုတ် (၄) သီဟိုဠ် (၆) မန္တလေး (၇) ရန်ကုန် တင်ပွဲတို့ထိုလွှတ်၍ (၁) ရာဇေရိုဟဲ (၂) ဝေသာ လီ(၅)ကသျှမီရာ ဤသုံးပွဲထိုသာ အသိအမှတ်ပြုသည်။

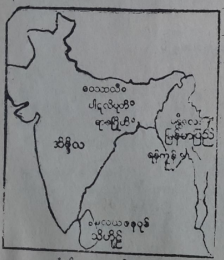
ကန်နစ်သျှကမင်း၏ တင်ပွဲမှာ တောင်ပိုင်းမြောက်ပိုင်း နှစ်ပိုင်းလုံးနှင့်ဆိုင်သည်ဟု ဆို လိုက ဆိုလို့ရသည်။ အကြောင်းကား ကန်နစ်သျှက မင်းသည် ဂိုဏ်းအားလုံးကို မပစ်ပယ်၊ ထိုဂိုဏ်းကွဲတို့ ညီညွတ်စည်းလုံးအောင်ဟုလည်း သင်္ဂါယနာတင်ခြင်းဖြစ်လေသည်။

(ထိုင်းနိုင်ငံမှ သင်္ဂါယနာတင်ပွဲ နှစ်ပွဲကို ထိုင်းနိုင်ငံ သာသနာတွင်ရှုပါ)



ပထမ သင်္ဂါယနာတင်သော စရည်းပင်ရောက်ရာ သတ္တပဏ္ဏိဂူ

ရာဇဂြိုဟ်မြို့သစ်အနီး၌တည်ရှိ၏၊ သဘာဝကျောက်ဂူဖြစ်၍ လိုဏ်ခေါင်း ၆-ခုရှိသည်။ လိုဏ်ဂူရေ့မြေကွက်လပ်မှာ ပြုကျသွားသဖြင့် ကျောက်နံရံ အစားထိုးပြုလုပ်တား၏၊လို<mark>ဏ်ဂူ</mark> ၆-ခုမှာ ပစောက်ပုံခွက်နေသည်။ ဆာဂျွန်မာရှယ်ဆိုသည့် ပုဂ္ဂိုလ်က ထိုလို<mark>ဏ်ဂူများ၏</mark> အောက်ဘက်တောင်ခြေ၌ရှိသော ကျောက်တိုက်အပျက်ကို သတ္တပញ္တီလိုဏ်ဂူ အစစ်ဖြစ်သည်ဟု ဆိုသည်။



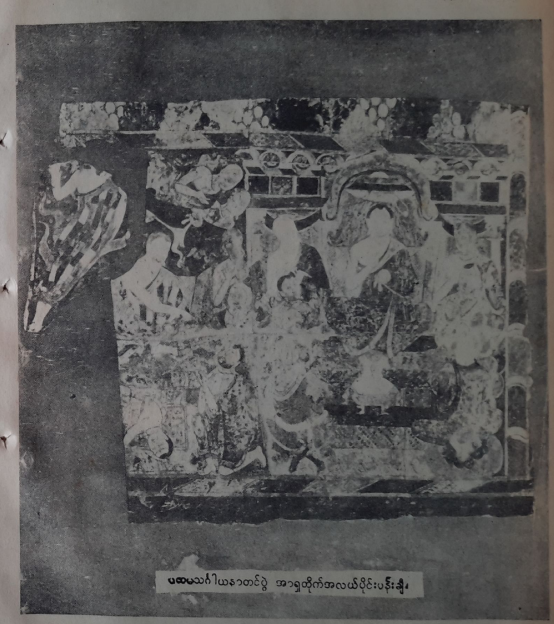
သံဂါယနာတင်ရာ ဌာနများ



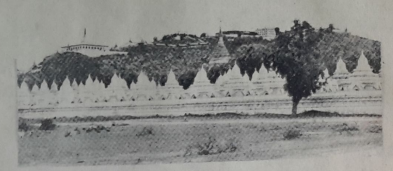


Kaniska's Coin containing the name of Boddo (Buddha)

က်ာနီသျှမင်းကြီး၏ ဗုဒ္ဓပုံပါ ရေးဟောင်းဝင်္ဂါး။



We

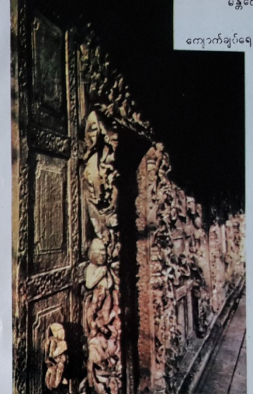


Mandalay Hill with Kuthodaw Pagoda in the foreground

Mandalay Hill with Sandamani at the foot



ကျောက်ထက် အက္ခရာတင်ထားသော ပဉ္စမသင်္ဂါယနာတင် ဗုဒ္ဓကျမ်းစာများ မြန်မာနိုင်ငံတွင် ပဉ္စမသင်္ဂါယနာတင်ပြီး ပိဋကတ်တော်များကို ကျောက်စာအဖြစ် ထွင်းပြီး ထိန်းသိမ်းထားရှိသည့် မန္တလေးတောင်ခြေရှိ မင်းတုန်းမင်းကြီး၏ ကုသိုလ်တော် (၁၈၇၁ ခုနှစ်)နှင့် စန္ဒမုနိဘုရားများ



မန္တလေးမြို့ ရွေ့နန်းခတာ်ကျောင်းနှင့် ပဉ္စမသင်္ဂါယနာတင် ကျောက်စာများတည်ရာ ကုသိုလ်တော်ဘုရား၊ ကျောက်ချပ်ရေ ၇၂၉ ချပ် ရှိသည်။







# ဆဋ္ဌသင်္ဂါယနာတင်စဉ်က



နာယက - ညောင်ရမ်းဆရာတော်ကြီး



အဖေး = မဟာစည်ဆရာတော်



အဖြေ အရှင်ဝိစ်တ္တသာရာတဝဲ့သ



MODERN PAGODA DEDICATED TO PEACE



BUDDHA SMILES SERENELY WITHIN THE WORLD PEACE PAGODA



CAVE MADE IN RANGOON FOR THE SIXTH BUDDHIST COUNCIL

ဗုဒ္ဓ သာဝကများ၏ဓါတ်တော်များ ထိမ်းသိမ်းထားရှိရာ ရန်ကုန်ဖြို့ ကမ္ဘာအေးစေတီေတာ် စေတီတော်အတွင်းရှိ ဗုဒ္ဓရုပ်များတော် နှင့် ဆဋ္ဌသင်္ဂါယနာတင်ရာ ကမ္ဘာအေးလှိုင်ဂူတော်

#### နိုင်ငံတကာမှ ပိဋိကတ်တိုက်ကြီးများ

#### မြန်မာနိုင်ငံမှ မိဋကတ်တိုက်ကြီးများ

၁၀၄၄ တွင် ပုဂံမြို့တော်၌နန်းတက်သော အနော်ရထာမင်းသည် ရှင်အရဟံအား ဗုဒ္ဓသာသနာတော် အစစ် ထွန်းလင်းအောင်ညေ်သို့ပြုရပါမည်နည်းဟု လျှောက်ထားရာ ဗုဒ္ဓ သာသနာတော်အစစ် ထွန်းလင်းလင်းတောက်ပရန် ပိဋကတ်ကျမ်းစာများ ရရှိရန်လိုကြောင်း ပိဋကတ်ကျမ်းစာများ သင်ကြားတတ်မြောက်ရန်လိုကြောင်း၊ ထိုပိဋကတ်တော်တို့သည်သထုံ ပြည်မှာ အစုံ ၃၀ရှိကြောင်း၊ ၎င်း အစုံ၃၀ ရှိသည့်အနက် တစ်စုံကို လက်ဆောင် ပဏ္ဏာများ ဆက်၍ သွားရောက်တောင်းသင့်ကြောင်းအမိန့်ရှိလေထည်။

ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော အမတ်တစ်ယောက်ကို စေလွှတ်တောင်းစေရာ မနူဟာမင်းသည် မချေမင်ပြင်းဆန်လိုက်သောကြောင့် အနော်ရထာမင်းကိုယ်တိုင် ကောဇာသက္ကရာဇ်၄၁၉-ခုနှစ် တွင် စစ်အင်အားကြီးစွာနှင့် သထုံပြည်ကို ချီတက်တို့က်ခိုက် အောင်မြင်တော် မှုလေသည်။ ပိဋကတ်သုံးပုံ အစုံ ၃၀ကို ဆင် ၃၂စီးတွင်တင်၍ မနူဟာမင်းနှင့်တကွ ရဟန်းရှင်လူ မျှူးမတ်

ပညာရှိများကိုယူဆောင်၍ ပြန်လာခဲ့လေသည်၊

ဤတွင် ပုဂ ပြည်မှာ အရသီးကြီးများ၏မဟာယာနဂိုဏ်းကွယ်ပျောက်၍ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓ

ဘာသာ သာသနာအစစ် ထွန်းလင်း တောက်ပလာခဲ့လေသည်။

အနော်ရထာမင်း သထုံပြည်ကိုမသိမ်းပိုက်မီက မွန်လူမျိုးတို့သည် သထုံမြို့ရွှေစာရံ ဘုရား အုတ်တံတိုင်းအတွင်း၌ ပိဋကတ္တယ စေတီဟု သမုတ်ပြီး ဥမှင်လိုက် ပြုလုပ်ထား

လေသည်။

အနော်ရထာမင်းသည် သထ္ ပြည်မှ ပင့်ဆောင်လာသော ပိဋကတ်အစုံ သုံးဆယ်နှင့်ထကွ အဋ္ဌကထာ ဋီကာစသည့် နာနာဂန္ထာကျန်းဂန်များ ကိန်းစပ်ရန် ဘိုငါးဆင့်ရှိ ခွံညားထယ်ဝါ လှသည့် ပိဋကတ်ထိုက် ဆောက်လုပ်၍ လှူဒါန်းခဲ့လေသည်။ ထို့ကြောင့် စာကြည့် ပိဋကတ် သမိုင်းအစ အနော်ရထာမင်းက-ဟု ယူဆရပေမည်။

#### ဘိုးတော်ဘုရား၏ ပိဋကတ်တိုက်

သာသနာတော် သက္ကရာဇ် ၂၃၂၆-ခုနှစ်းကောဇာသက္ကရာဇ် ၁၁၄၄ခုနှစ်တွင် ဗဒုံမင်း တရားခေါ် ဘိုးတော်မင်းတရားသည် အမရမူရမြို့ကို တည်ထောင်၍ နန်းတက်တော်မူသော အခါ ဖိဋကတ်သုံးပုံကို ပေမှု ၄၅ မူ ရေးကူးစေ၍ ၄၅မြို့သို့ပေးပို့ပြီး ဗုဒ္ဓ သာသနာပြန့်ပွား ထွန်းလင်းစေရန် စာကြည့်ပိဋကတ် တိုက်ခွဲများ တည်ဆောက်ခဲလေသည်။

ခရစ်သက္ကရာဇ် - ၁၇၉၅ ခုနှစ်၊ စက်တင်ဘာလ၊ ကောဇာ သက္ကရာဇို ၁၁၅၇ – ခုနှစ် တော် သလင်းလထွင် မြန်မာ နိုင်ငံသို့ ရောက်ရှိ လာသော ဖြတိသျှ သံအမတ် မိုက်ကယ့်ဆိုင်း (Michael Symes)သည် တိုးတော်ဘုရား နန်းစံရာအမရပူရမြို့သို့ ရောက်ရှိခဲ့ရာ ဘိုးတော် ဘုရား၏ စာကြည့်ပိဋကတ်တိုက် တွေ့မြင်ခဲ့ရပုံ အကြောင်းစုံကို သူ၏ခရီးစဉ်မှတ်တမ်းအစီရင် ခံစာ စာအုပ်၌ - မေါ် မြားသည်။

#### သီဟိုဠ်ပိဋကတ်တိုက်

ရွှေရိုးအမည်ဖြင့် မြန်မာတို့ အကြောင်းကိုရေးသော အင်္ဂလိပ်အရာရှိ ဆာဂျေးဂျီ၊ စကော သည် မင်းတုန်းမင်းနှင့် သီပေါမင်းလက်ထက်တွင် မန္တလေး ရတနာပုံ နေပြည်တော်သို့ရောက် ဘူးလေသည်။ ကိုယ်ထိုင်မြင်တွေ့ကြားသိရသမျှကို သူရေးသော (The Burman His Life and Nation) စာအုပ်၌ လင်္ကာရာမဆရာတော် အုပ်ချုပ်သော သီဟိုဠ်ကျောင်း တိုက်ကြီး၏ ပိဋကတ်တိုက် အကြောင်းအရာများကို အောက်ပါအတိုင်း ရေးသားထားလေသည်။

သီဟိုဠ်ကျောင်းတိုက် စာကြည့်ပိဋကက်ထိုက်ကား စံပြုဖြစ်သည်။ မန္တလေးမြို့တော်တွင် ဘာသာရေးဆိုင်ရာ စာပေကျမ်းဂန် စုဆောင်းမှု၌ အကောင်းဆုံး ပိဋကတ်ထိုက်ဟုဆိုနိုင်သည်။ အခြားဘုန်းကြီးကျောင်းများရှိ ပိဋကတ်တိုက်များထက်ပို၍ စနစ်တကျသိမ်းဆည်း စုဆောင်းထားသော စာကြည့် ပိဋကတ်ထိုက်ဖြစ်သည်။ စာတိုက် သို့မဟုတ် လက်ရေး စာများ ထည့် ထားသော စာကြည့် ပိဋကတ်ထိုက်ဖြစ်သည်။ စာတိုက် သို့မဟုတ် လက်ရေး စာများ ထည့် ထားသော သေတ္တာကြီးများကို သုံးတန်းစီထားသည်။ သုံးတန်းမှာလည်းတစ်တန်းနှင့်တစ်တန်း အထက်အောက်မနိမ့်မြေင့်စီထားသေးသည်။ သုတ်နှင့်ဇာတကတို့ကိုအောက်တန်း စာတိုက်များ တွင်ထည့်ထားသည်။ သည်အထက် အလယ်တန်း၌ သီဟိုဠ်ဋီကာများ၊ အနက်အဖွင့်များကိုထည့် ထားသော စီစာထိုက်များသားသည်။ အပေါ်ဆုံးတွင် နာမည်ကျော် ပညာရှိဆရာတော် ကြီးတို့ မြန်မာပြန်များနှင့် ရှင်းလင်းဖွင့်ဆိုချက်များ သိမ်းထားသော စာတိုက်များ ရှိသည် စသည်ဖြင့် ရေးသားထားလေသည်။

ရန်ကုန်မြို့ ကမ္ဘာအေး ကမ္ဘာ့ဗုဒ္ဓ တက္ကသိုလ် စာကြည့်ထိုက်တွင်လည်း နိုင်ငံဘကာမှ ပိဋကတ်တော်များကို ဖတ်ရှုနိုင်ပါသည်။





ပုဂံမြို့တောင်းမှ **အနော်ရထာမင်းစော**၏ကောင်းမှု ပိဋကတ်တိုက် ခရစ် ၁၀၅၈ ခုနှစ် တွင် တည်ဆောက်ခဲ့သည်။ သတ္ မြို့မှ ပိဋကတ်ထိုက်မှာလည်း ပြည့်စုံသည်ဟု ယခန္ဓတိုင်ကျော်စောသည်။ **၁၂**၇

ဗုဒ္ဓဇာပေထိန်းသိမ်းရေး

ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူပြီးနောက် သုံးလခန့် အကြာတွင် အရှင်မဟာကဿပ အမှူးရှိသော ရဟုန္ဟာမထေရ် ငါးရာတို့သည် ပထမ သင်္ဂါယနာတင်ပွဲကို ဆင်နွှဲကြ၏။ ပထမ သင်္ဂါယနာတင်ပွဲ ဆင်နွှဲပြီးသည့်နောက် ရဟုန္ဟာမထေရ်တို့သည် ဗုဒ္ဓတရားတော်များ အရှည်တည်တံ့ခိုင်ခံစေခြင်း အကျိုး၄၁ အုပ်စုခွဲ၍ တရားတော်များကို နွှတ်တက်အာဂုံ ဆောင်တော် မူခဲ့ကြသည်။

အုပ်စုခွဲ၍ တာဝန်ယူကြရာ၌– (က) အရှင် ဥပါလိနှင့် တပည့်တို့က ဝိနည်းပိဋက

(ခ) အရှင်အာနန္ဒာနှင့် တပည့်တို့ ကဒီဃနိကာယ် (ဂ) အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ တပည့်တို့ က မရှိုမနိကာယ် (ဃ) အရှင်မဟာကဿပနှင့် တပည့်တို့ က သံယုတ္တနိကာယ်

(c) အရှင် အနရဒ္ဓါနှင့်တပည့်တို့က အင်္ဂုတ္တရနိကာယ် တို့ ကို အသီးသီးတာဝန် ခွဲဝေယူကြသည်။

ဘုရားရှင်၏ တရားတော်ပိဋကတ်သုံးပုံကို သီဟိုဋ္ဌ်ကျွန်း၌ စတုတ္ထအကြိမ် သင်္ဂါယနာ တင်ပြီးသောအခါ ပေထက် အက္ခရာတင်ခဲ့ကြသည်။

ပေမှုကို မိတ္တူပွားပြီး ထေရဝါဒနိုင်ငံများ၌ သံဃာတော်များလက်ကိုင် ပြုခဲ့ကြသည်။ ပဍ္စမသင်္ဂါယနာတင်ပြီးချိန်တွင် မင်းတုန်းမင်းတရားကြီးက ကျောက်ထက် **အက္ခရာတင်ခဲ့သည်။** ၎င်းတို့ကို ယခုခေတ်တွင် မြန်မာ၊ အင်္ဂလိပ်၊ ထိုင်း၊ သီဟိုဠ် စသည့် ဘာသာ မျိုးစုံ ဖြင့် ဖတ်ရှုနိုင်ပါပြီ။



စကျင်တောင်ထွက် ကျောက် သလင်းပေါ် တွင် ပုဒ် ပါဠို့အက္ခရာ မယိုမယွင်းစေရအောင် တံဆိပ်တော်ရ ဆရာတော်ကြီးများ ကြီးကြပ်၍ ထူထားကာ ကျောက်ချပ်ရေ ၇၂၉ချပ်ကို ကျောက်ချပ် တစ်ချပ် တစ်ချပ်လျှင် အုတ်ပြာသာဒ်ဂူ တစ်ခုစီနှင့် မန်းတောင်ခြေ ကုသိုလ်တော်ဘုရား အနီးတွင် စိုက်တည် ထားခဲ့ လေသည်။

2 10

dien:es

ဘုရားရှင်၏မွေးသည်နှစ်နှင့် ပတ်သက်၍ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များနှင့် မဟာယာန ဗုဒ္ဓ

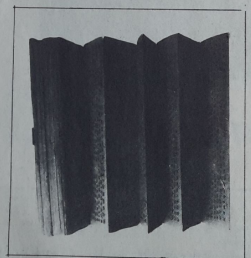
ဘာသာဝင်များ လက်ခံသည့်နှစ်များ မတူကြဈေ။

မဟာယာနတို့ က ဗုဒ္ဓကို ဘီစီ၅၅၆ခုနှ**ိ၌**မွေးဖွား၍ ဘီစီ၄၇၆ခုနှစ်၌ ပရိ နိဗ္ဗာန်ပြသည်ဟု မှတ်သားထားကြပြီး ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်တို့၏ အမှတ်အသားမှာ ဗုဒ္ဓမျးနှစ်ဘီစီ၆၂၃ ပရိ နိဗ္ဗာန် ပြသောနှစ်ဗီစီ၅၄၄ ဖြစ်သည်။

ဘီစီ၅၄၄ခုနှစ်မှ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များက သာသနာသက္ကရာန် ကိုစတင်ရေတွက်

ကြသည်။





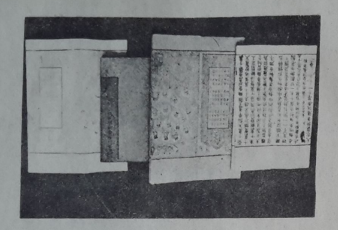
မြန်မာ၊ ထိုင်း၊ တရုတ် နိုင်ငံများတွင် စက္ကူ ပုရပိုက်ပေါ်၌ ဗုဒ္ဓစာပေကို ရေးကူး ခဲ့ကြသည်။



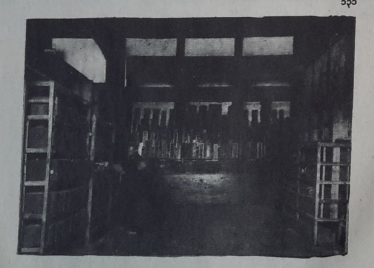
တိဗက်နိုင်ငံမှ ဗုဒ္ဓကျမ်းစာအများအပြားမှာ <del>ဖျက်ဆီးခံခဲ့ရသည်။ ကျန်ရှိသောကျမ်းစာများ</del>ကို ထိန်းသိမ်းထား သေးသည်။ ဤသို့ ထိန်းသိမ်းထားသော ပိဋိကတ်ကျမ်းစာများကို အနီးကပ်မြင်တွေ့ ရပုံ



200



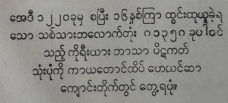
ိမင်း"ဘုရင်မင်းဆက်နှင့် "ကင်း" ဘုရင်မင်းဆက်တို့ခေတ်၌ ပြု<del>စုံခဲ့သောပိဋကတ်</del>တော် များပီကင်းမြို့မှ တရုတ်ဗုဒ္ဓဘာသာ ကျမ်းစဒုအုပ်များ သိုမှီးရာ ပိဋကတ်တိုက်



တရုတ်ပြည်မှ ဗုဒ္ဓကျန်းစာ-စာအုပ်များကို သစ်သားအံဆွဲများအတွင်းထားရှိသည်။ အံဆွဲရှေ့မျက်နှာမှာင် ဗုဒ္ဓရုပ်ပုံပါရှိသည်။









## ဘုရားရှင်၏သာဝကများ



ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးပါး

ဘုရားလောင်း သိဒ္ဓတ္ထမင်းအား ဖွားမြင်တော်မူစကပင် ဧကန်စင်စစ်ဘုရားဖြစ်မည်ဟု နိမိတ် လက္ခကာ ဖတ်ကြားခဲ့သော ပုဏ္ဏားငါးဦးတို့သည် ဘုရားလောင်းတောထွက်လျှင် သူတို့လည်းတော လိုက်ထွက်ကာ ရဟန်းပြုကြသည်။ အလုပ်အကျွေးပြုကြသည်။ ဘုရားရှင်က ဒုက္ခရစရိယာအ<sub>ေါ</sub>င့်ကို ကျင့်တော်မူသည်။

မြောက်နှစ်ကြာသောအခါ ဘုရားမဖြစ်သေးသဖြင့် ခံအပ်သောဆွမ်းကို ဘုန်းပေးသည်။ ထိုအခါ

ပဥ္မဝဂ္ဂ်ီငါးပါးလည်း ဘုရားထံမှ ရှောင်ခွာ၍ မိဂဒါဝုန်တောကို သွားရောက်နေထိုင်ကြသည်။

ဘုရားလောင်းသည် တကိုယ်တည်းကျင့်တော်မူရာ မဟာသက္ကရာနိ ၁၀၃ခု ကဆုန်လပြည့်နေတွင် ဘုရားအဖြစ်ကိုရောက်သောအခါ ကျေးစူးရှိဖူးသော ပဥ္စဝဂ္ဂီငါးပါးထံ ကြွရောက်ပြီး ဓမ္မစကြာဒေသနာ တရားဦး ကိုဟောတော်မူသည်။

ပဉ္စဝဂ်ီငါးပါးစလုံး ဖော်ဘီကျူရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူပြီးနောက် ဝါဆိုလပြည်ကျော် ငါးရက် ခန့်၌ အနုတ္တလက္ခ ကာသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူရာ ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးပါးစလုံး ရဟန္ဘာ အဖြစ်သို့ရောက်ကြလေသည်။

အိန္ဒိယနိုင်ငံ မိဂဒါဝုန် ပရဝက်အတွင်း မြန်မာနိုင်ငံသားတို့ တည်ထားသော ပဥဝရှိငါးပါးဘုရားပုံတော် ၂၈ ၂ ၁၉၈၈ ပြီးစီးသည်။ 🛧

255

#### ရှင်သာရိပုတ္တရာထေရ်

်ဂေါတမဘုရားသခင်၏ လကျာ်တော်ရံ အဂ္ဂသာဝကကြီးဖြစ်သည်။ ပညာကြီးသော အရာ၌

တေဒင်္ဂရတော်မူသည်။

ရေးဦးဆရာဖြစ်သော ရှင်အသစိရှိရာအရပ်ကို အမြဲဦးခေါင်းပြု၍အိပ်လေ့ရှိခြင်း စသောဆရာကိုလေးစားသောဂုက် မယ်တော်ကမည်မျှဆဲရေးသော်လည်း အမျက်မထွက်ခြင်းသီးခံဂုဏ် မိမိအားဆုံးမလာသည်ရှိသော် ကြီးငယ်မရွေးကျေးရှူးတင်တတ်သောဂုက် ပထမအဂ္ဂသာဝကကြီးဟူ၍ အရှင့်အဓါပိုပြီးမယူသောဂုဏ် စသည့်ဂုဏ်ထူးတို့ဖြင့် ပြည်စုံသည်။

မယ်တော်အိမ်၌ သာသနာနှစ် ၁၄၇ ခုတွင် ပရိနိဗ္ဗာနီပြုရာ ဓါတ်တော်များကို မြှတ်ရွာဘုရားကိုယ်တိုင် သာဝတ္ထိပြည်၌ ဋ္ဌာပနာပြု၍ စေတီတည်စေသည်။ နောင်အခါ

သီရိမ္ဘောဘောကမင်းကြီးက ဓါတ်တော်များကို နေရာရွှေ စေတီတည်သည်။

ထို ဓါတ် တော် များကို ၁၅ ဂဝခုနှစ် တွင်း စေတီ တော် ပြိုပျက် ရာတွင် တွားဖေါ် တွေ့ ရှိ ရှိ အင်္ဂလန်ပြည်ပြတိုက်သို့ ပင့် ဆောင်ပူ စော်ထားရာမှ အိန္ဒိယနိုင်ငံ မဟာဗောဓိအသင်းမှ ကြီးမှူး၍ ပြန်လည်ပင့်ဆောင်ကာ ယခုအခါဆန်ချီအရပ်၌ စေတီတော်ကို ဋ္ဌာပနာခြင်းပြသည်။

ထိုဋ္ဌာပနာပွဲတော်ကို၁၉၅၂ခုနှစ်က ခမ်းနားကြီးကျယ်စွာကျင်းပရာ မြန်မာနိုင်ငံမှ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်

လူကြီးများတက်ရောက်ကြသည်။

#### မဟာမောဂ္ဂလာန်ထေရ်

မဟာမောဂ္ဂလာန် ထေရိသည် မြတ်စွာဘုရားထံတွင် နှစ်ရှည်လများ အလုပ်အကျွေးပြွသည်။ ထိုနောက် ဣသိဂိလိတောင် နံဘေး၌ ဝင်ကြမ္မာအလျောက် ခိုးသားငါးရာတို့ ရိုက်နှက်ခြင်းကို ခံရသဖြင့် ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မူသည်။ မဟာမောဂ္ဂလာန်ထေရ်၏ ဓါတ်တော်များကို မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် ကြပ်မ၍ စဝဋ္ဌုဝန်ကျောင်းတော် တံခါးမှတ်ဝ၌ စာတီတည်တော်မူသည်။

နောင်သောအခါ သီ ရိဓမ္မာသောကမင်းကြီးသည် ခါတ်တော်များကို မူ လနေ့ရာမှ တူးဖော်ဆောင်ယူ၍ အဝန္တိတိုင်းဥရွေနီပြည်အနီး ဝေဒိဿကတောင်ရံ၌ စေတီကြီးဥဆူတည်၍ တစ်ဆူတွင်

မဟာမောဂ္ဂလာန်ထေရ်၏ ဓါတ်တော်ကို ဋ္ဌာပနာသည်။

ထို ဓာတ် တော် များကို ၁၉ရာစု အတွင်း၌ စေတီပြီပျက်ရာတွင် တွူးဖော်တွေ့ ရှိရှိ အင်္ဂလန်နိုင်ငံပြတိုက်သို့ ပင့်ဆောင်ပူဇော်ထားရာမှ အိန္ဒိယနိုင်ငံ မဟာတောဓိအသင်းမှ ကြီးမှူး၍ ပြန် လည်ပင့်ဆောင်ကာ ထို ဝိဒေဿကတောင် (ယခုအခါ ဆန်ချီ)အရပ်ရှိ စေတီတော်၌ပင် ဌာပနာခြင်းပြုသည်။ ဓာတ်တော်များကို ဋ္ဌာပနာခြင်းမပြုမီ မြန်မာနိုင်ငံအစိုးရက မြန်မာနိုင်ငံသို့ ပင့်ဆောင်ကာ မြို့ရှာများစွာတွင် လှည့်လည်အပူဇော်ခံခဲ့သည်။ ဓာတ်တော်ဋ္ဌာပနာပွဲကို ၁၉၅၂ ခုနှစ်က အိန္ဒိယနိုင်ငံတွင်ကျင်းပခဲ့သည်။

အရိယာရှစ်ပါး။ ။မြင့်မြတ်ဖြစင်သော ပျဂ္ဂိလ်ရှစ်ပါး ကို ခေါ် သည်။ ထိုအရိယာရှစ်ပါးဟူသည်မှာ –

၁။ သောတာပတ္တိမဂ်သို့ရောက်ဆီ သောဘာပတ္တိမဂ် ပုရှိုလ် ၁ ပါး၊

၂။ သကဒါဂါခိမဂ်သို့ရောက်ဆဲ သကဒါဂါခိမဂ်ပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါး၊

၃။ အနာဂါဒါခိမ်ဂ်သို့ရောက်ဆဲ အနာဂါခိမဂ်ပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါး၊

၄။ အရဟတ္တမဂ်သို့ ရောက်ဆဲ အရဟတ္တမဂ်ပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါး၊ ၅။ သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့<del>ရောက်နေသော **သော**တာ</del>

ပန်ပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါး၊

၆။ သကဒါဂါမိ**ိုလ်သို့ရောက်နေ**သော သ<del>က</del>ဒါဂါမိ ပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါး၊

၇။ အနာဂါခ်ဖိုလ်သို့ ထောက်နေသော အနာဂါမ် ပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါး၊

ဂ။ အရဟဘ္တပိုလ်သို့ရောက်ခနသော ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ် ၁ ပါးဟူ၍ မဂ်ပုဂ္ဂိုလ်လေးပါး၊ ဖိုလ်ပုဂ္ဂိုလ်လေး ပါး၊ ပေါင်းအရိယာရှစ်ပါးဖြစ်သည်။

256



ဘုရားရှင်နှင့် အဂ္ဂသာဝကကြီးနှစ်ပါး (ရှေးတရုတ်ပန်းချီကား)

သီဝလိထောရ်

သီဝလိထေရ်သည် ဂေါတမ ဘုရားသခင်လက်ထက် လာဘ်လာဘပေါများသည် အရာ၌ တေဒင်္ဂရဘော ရဟန္တာ ဖြစ်သည်၊၊ မြတ်စွာဘုရား၏ လင်္ကျာတော်ရံ လေးကျိပ်တွင် တစ်ပါးအပါအဝင်လည်းဖြစ်သည်။

#### ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသ

ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃာသ မထေရိမြတ်သည် ဗုဒ္ဓဘုရားရှင်၏ ပိဋကတ်သုံးပုံနှင့်တကွအဋကထာတို့ကို သီဟိုဋ္ဌိဘာသာမှ မဂဓဘာသာသို့ပြန်ဆိုကာ အဓိပ္ပါယ်ရှင်လင်းဖွဲ့ဆိုသော အဋကထာသစ်များကို ပြုစုခဲ့သဖြင့် ကြော်ကြားသည်။

ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသမထေရိမြတ်၏ မွေးသက္ကရာဇ်စသည်တို့ကို အတိအကျမသိရသော်လည်း၊ ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသသည်အေဒီ၅ရာစု နှစ်အတွင်း၌ ကျော်ဇောထင်ရှားသော ပုဂ္ဂိုလ်ကျော်တစ်ပါး

ဖြစ်ကြောင်းကိုမှု အထောက်အထားများ တွေ့ရှိရလေသည်။

ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသ ပြုစုစီရင်အပ်သော အဋ္ဌကထာသစ်များသည် အလုံးစုံသော သတ္တဝါတို့၏ အစီးအပွားကိုဆောင်သည်။ ထိုကြောင့် ရေးဆရာကြီးတို့သည် ထိုအဋ္ဌကထာသစ်များကို ပါဋီတော် ကဲ့သို့ယူကြသည်။

သာသနာဗဟု သု တပကာသနီ ကျမ်းအလို အရ ရှင်မဟာဗုဒ္ဓဗောသသည် သထံ ပြည်မှ သီဟို ကျွန်းသို့သာသနာနှစ် ၉၂၇ စုတွင် ကူးတော်မူသည်။ သထံ ဘုရင် ဆုမှို့ ရာစာမင်းက လက်ဆောင်ပေးသော ဆင်ဖြူကို သီဟိုဠ်မင်းသို့ ယူဆောင်သွားသည်။ သီဟိုဠ်၌ သုံးနှစ်နေထိုင်ပြီး ပိဋကတ်တော်တို့ကို မဂဘောသာသို့ ရေးကူးပြီးလျှင် သထုံသို့ပြန်လာသည်ဟုဆိုလေသည်။

#### ဥပဂုတ္တထေရ်

ရာဇဝံသကျမ်း၌ သီရိဓမ္မာသောကမင်းကြီးသည် စေတီရှစ်သောင်း လေးထောင်တို့ကို အနမောဒနာပြုသောကာလ ဥပဂုတ္တထေရ် (ရှင်ဥပဂုတ်)သည် မာရ်နတ်ကို ဆုံးမကြောင်း ဖော်ပြပါသည်။ မြတ်စွာဘုရား သက်တော်ထင်ရှား ရှိတော်မူစဉ်က ရာဇင္ဂြိဟ်ပြည်သို့ ဆွမ်းခံဝင်တော်မူသာအခါ

#### ရှင်အရဟံ

ပုဂံမြို့တော်၌ အနော်ရထာမင်းကြီးစိုးစံစဉ် အရဟံသည် သထုံမြို့မှ ကြွှရောက်ကာ သာသနာပြုခဲ့သည်။ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာမျိုးစေ့ကို ပုဂံပြည်၌ချပေးခဲ့သူဖြစ်၏။

ရင်အရဟံလည်း သာသနာတော်၌ ကြည်ညိုကုန်သောသူတို့ကို ရဟန်းပဉ္စင်းပြုတော်မှု၍

သာသနာတော်မြတ် သန့်ရှင်းထွန်းလင်းစေ၏။

ရှင်အရဟံ၏ မိန့်တော်မူချက်အတိုင်း အနော်ရထာမင်းသည် သထုံ မှပိဋကတ်တော်များကို ယူဆောင်ပြီးလျှင် သာသနာပြုတော်မူသည်၊၊ ထိုအချိန်မှစ၍ ပုဂံပြည်၏ ဗုဒ္ဓသာသနာတော်သည် အလွန်ထွန်းလင်းတောက်ပလာသည်။

ရှင်အရဟံသည် သက်တော် ၈၁နှစ်အထိ အနော်ရထာမင်း၊ ကျန်စစ်သားမင်း၊ အလောင်းစည်သူမင်း နန်းစံနှစ်နှစ်တိုင်အောင် ထင်းရှားသော မင်းသုံးဆက်တို့ လက်ထက်ဝယ် သာသနာပြုစု ပျိုးထောင်ခဲ့လေသည်။ ရှင်ဥပဂုတ္တထေရ်

မြေမှုန့်များကို ကစားနေကြသော သူငယ်တို့အနက် ခုနစ်နှစ်အရွယ်ရှိ ပီယဒဿီ အမည်ရှိသော သင္သေးသားသည် ဘုရားကိုကြည်ညှိလှသဖြင့် လက်၌ရှိသော မြေမှုန့်ကိုလှူအံ့ ဟုကြ၍ အရြွေအရ သင္သေးသားသည် ဘုရားကိုကြည်ညှိလှသဖြင့် လက်၌ရှိသော မြေမှုန့်ကိုလှူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလှူသောမြေမှုန့်ကို သူငယ်တို့ကို ခေါ်ပြီးလျှင် လက်၌ရှိသော မြေမှုန့်ကိုလှူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလှူသောမြေမှုန့်ကို သပိတ်ဖြင့် ခံတော်မူပြီးလျှင် ပြူးတော်မူသဖြင့် အာနနာထေရ်က အကြောင်းကိုလျှောက်ရာ ထိုသူငယ်သည် သာသနာတော်၂၁၈ နှစ်သို့ ရောက်သောအခါ ပါငူလိပုတ်ပြည်၌ အသောကမည်သောမင်း ဖြစ်ပြီးလျှင်သာသနာတော်ကို ကြည်ညိုလှသဖြင့် ခုနှစ်လ ခုနှစ်ရက်တိုင်တိုင် အလှူကြီးပေးလိမ့်မည်။ ထိုအခါ မာရ်နတ်ဖျက်ဆီးဆုံသည်ကို ဥပဂုတ္တတိဿနာဂမည်သော မထေရ်သည် တန်ခိုးအားဖြင့် တားပေလတ္တံ့ဟု ဗျာဒိတ်စကား ကြားတော်မူ ကြောင်းနှင့် လောကပညတ္တိပါ၌၌ လာသည်။

#### အသီတိသာဝက

မဟာသာဝကၡစ်ကျိပ်ကို ခေါ်သည် လက်ျာတော်ရံလေးကျိပ် လက်ဝဲတော်ရံလေးကျိပ်ဟူ ၍

မဟာသာ၀ကရှစ်ကျိပ်ရှိသည်။ လကျ်ာတော်ရံမဟာသာ၀ကလေးကျိပ်တွင် အရှင်သာရိပုတ္တရာ အရှင်ကောက္ကည ရှင်ဘဒ္ဒိယ စသည်တို့ပါဝင်၍ လက်ဝဲတော်ရံ မဟာသာ၀ကလေးကျိပ်တွင် ရှင်မဟာမောဂ္ဂလန် ရှင်အင်္ဂလိမာလ စသည်တို့ဖြစ်သည်။

#### ဟေိဘက္ခု

ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ရှိလာပုံကိုစွဲ၍ ရဟန်းရှစ်မျိုးရှိသည်။ ယင်းရှစ်မျိုးအနက် ဖော်ဘီကျွ ရဟန်းဟူသည် ဘုရားရှင်က ဖော်ဘီကျွ (ရဟန်းလာလှည့်)ဟု ခေါ်တော်မှု့ကာမျှဖြင့် ရဟန်း အဖြစ်သို့ရောက်လာသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သည်။

#### တေဒင်္ဂဘွဲ့

တေဒင်္ဂဘွဲ့ –တေ+အဂ္ဂ –ဤသူသည်မြတ်၏ ဟု မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သည်။

ဘုရားလက်ထက်တော်အခါက တပည့်သာဝကနှင့်ဒါယကာ ဒါယကာမတို့တွင် **ရွေးရွေးသော** ဘဝသံသရာတို့က ဖြည့်ကျင့်ခဲ့သော ပါရမီကုသိုလီနှင့် ဆုတောင်းအလျောက် – သီလဂုက်သမာ**ဓိဂုက်** ပညာဂူ က်စသည်တို့ ဖြင့် လွန်ကဲသောပုဂ္ဂိုလ်ထူးတို့ ကို ပရိသတ်အလယ် ရွေးချွယ်ကာ ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်တိုင်စတင်္ဂဘွဲ့ထူးကို ရီးကျူးပေးအပ်လေ့ရှိသည်။

ဥပမာ ပညာအရာ၌ထူးသူ ရှင်သာရိပုတ္တရာ တန်ခိုးအရာ၌ ရှင်မောဂ္ဂလန် ဓူတင်ဆောင်ရာ၌

ရှင်မဟာကဿပ စသည့် ဧတဒင်္ဂဘွဲ့ရ ရဟန်း၄၁ပါး ဘိကျူနီမ (ရဟန်းမိန်းမ) ၁၃ပါး

လူဒါယီကာမ ၁၀ ယောက်ရှိခဲ့သည်။ လူဒါယီကာမ ၁၀ ယောက်ရှိခဲ့သည်။



ပုဂံမြို့ဆပဒဘုရား (၁၂ရာစုခေတ်)

Sapada Pagoda.

#### ဆပဒမထောရ်

ဤတွင် ထပ်လောင်းဖေါ်ပြလိုသည်မှာပုဂံခေတ်သာသနာသည်း သီဟိုဠိနှင့် အဆက်အသွယ်ရမှုကြောင့် တိုးပွားခဲ့သည်ဟူသော အချက်ပင် ဖြစ်လေသည်။ အနော်ရထာရှိစဉ်က သီဟိုဠိမင်း ဝိခယဗာဟုက စစ်မှုရေးရာနှင့်စပ်၍ အကူအညီ တောင်းခဲ့ဘူးပါ၏။ သို့သော်လည်း ဆက်သွယ်ရေး မစိပ်လှသေးဖြစ်လေသည်။ အလောင်းစည်သူ၏ သားငယ်နှရသူ (အေဒီ၁၁၆၅– ၁၁၇၄)သည် ပုဂံထီးနန်းကို မတရားလုယူသည်အခါ၌ကား အရေးတစ်ခု ပေါ်ပေါက်ခဲ့တော့ သည်။ နရသူသည် ရှင်ရောလူပါ မနှစ်မြို့ရလောက်အောင်တရားပျက်သူပါပေတည်း။ ပြည်သူတို့က ကြည်ညိုသော ပုံသကူမထေရ်လည်း ပုဂံတွင် မနေလိုသဖြင့်၊ သီဟိုဠ်ကျန်းသို့ကြွလေသည်။ တစတစနှင့် ရဟန်းများလည်း သီဟိုဠိ၌ ခိုကြလေသည်။

အေဒီ ၁၁၇၄ ခုနှစ်တွင်၊ နရသူ၏ သားငယ်ဖြစ်သူ နရပတိစည်သူသည် မင်း၏အရိုက်အရာကို မယူလေသည်။ ထိုမင်းလက်ထက်တွင် ပုဂံနှင့်သီဟိုဠ်သည် အဆက်အဆံများနေလေပြီး။ သီဟိုဠ် သာသနားဖွင့်လင်းသည့် အကြောင်းမှာလည်း ပုဂံ၌ အကျော်တစောရှိလေသည်။ ထိုအခါ ဥတ္တရာစီဝမထေရိသည် တပည့်သံဃာများနှင့်အတူ၊ သီဟိုဠ်၌ တရားစကား နှီးနောရန် ကြွလေသည်။ ထိုအထဲတွင်ဆပဒအမည်ရှိ သာမကောတစ်ပါးပါခဲ့၏။ ထိုသာမကောသည် သျှင်ဥတ္တရစီဝတို့နှင့် အတူမပြန်၊ သီဟိုဠ်တွင်ရဟန်းခံ၍၊ မဟာဝိဟာရ ကျောင်းတော်ကြီးတွင်၊ ပိဋကတ်သုံးပုံနှင့်တကွ အဋ္ဌကထာကို ဆယ်ဝါတိုင်တိုင် သင်ကြားလေသည်။

ထိုနောက်မှ၊သီဟို ဦမှ ရဟန်းလေးပါးနှင့်အတူ ပုဂံသို့ ပြန်၍ သီတင်းသုံးလေသည်။ ဤတွင်ပုဂံ၌ ရဟန်းသိက္ခာခံမှုသည် ဝိနည်းတော်နှင့်မညီ။ မစင်ကြယ်ဟု ဆပဒမထေရ်နှင့် သီဟို ဋိမှ ကြွလာသောရဟန်းတို့က သတ်မှတ်ကာ ပုဂံရှိရဟန်းတို့နှင့်အတူ ကံမဆောင်လေ၊ ဆပဒမထေရ်သည် သီဟို ဋိမှ ကြွလာသောသည်။ နရပတိစည်သူ မင်းလည်း သီဟို ဋိမှ ကြွလာသောသံဃာများကို အလွန်ကြည်ညီကြ၍၊ သီဟို ဋိထုံးစံအတိုင်း ပုဂံရှိရဟန်းများကို သိက္ခာသစ်တင်၊ ပဉ္စင်းသစ်ခံကြသော ရဟန်းဦးရေသည် တိုးပွားလာတော့သည်။ သထုံနွယ်သံဃာ (ပုံရှိမသုံး))တို့နှင့် သီဟို ဋိရောက်သံဃာ (ပုံရွာသယီာ)ဟူ၍လည်း တိုးပွားလာခဲ့သည်။



The Hall of Arhats at Baoguang Temple

မြန်မာနိုင်ငံတွင် တေဒင်္ဂဘွဲ့ရ ရဟုန္ဟာများအား တသီးတသန့် ကြည်ညိုကြသလို တရုတ်နိုင်ငံတွင်လည်း အရဟတ်များကို သီးသန့်ကြည်ညိုကြသည်။



မြန်မာနိုင်ငံတွင် ဧတဒင်္ဂဘွဲ့ရ ရဟန္တာများအား တစ်သီးတစ်သန့် ကြည်ညိုသလို တရုတ်နိုင်ငံတွင်လည်း အရဟတ်များကို သီးသန့်ကြည်ညိုသည့်မလေ ရှိသည်။



# ဘုန်းကြီးရဟန်းသံဃာတော်များ

ဘုရားဖြစ်မည့်နေ့၌ ဃနာဒို့ ဆွမ်း လျှ ဒါန်းသော သုဇာၻာ၏ သားဦးရတနာ 'ယသ' ဘတို့သားသည် ဘုရားရှင်နှင့်တွေ့ဆုံရာက ပထမဆုံး ရဟန်းဘောင်ဝင်သူဖြစ်သည်။



ရှမ်းပြည်နယ် ကျေးလက်ဒေသ၌ သာသနာပြုနေသော ရဟန်းတော်တစ်ပါး၊



တရုတ်နိုင်ငံ၌ထုလုပ်ကိုးကွယ်လေ့ရှိသော အရဟတ် ရဟန္ဟာ၁၈ပါး၊ Clay statues of the "Eighteen Arhats" in the Paoen Monastery in Shouhsien county, Anhuei province.





ရဟန်းတော်များသည် မိမိပြုခဲ့မိသော အမှားများကို မိမိထက် ဝါကြီးသော ရဟန်း များရေ့တွင် ဝန်ချတောင်းပန်သည့် ဓလေ့ရှိသည်။

ထိဗက်နိုင်ငံ၌ အထက်ဆရာတော်ကြီးများက ရဟန်းငယ်များအား သွန်သင်ဆုံးမသည် ကို တသွေမတိမ်း နာခံနေကြသော ၇ (၁၉၃ဝ-ခုနှစ်ခာတ်ပုံ)

ထေရဝါဒ-ဗုဒ္ဓဘာသာ ရဟန်းတော်များစောင့်ထိန်းကြရသည့်

# နှစ်ရာနှစ်ဆယ့်ခုနှစ်သွယ်သော သိက္ခာပုဒ် (ပါရာဓိက သိက္ခာပုဒ် ၄ ပါး)

မြတ်စွာဘုရားရှင် ပညတ်တော်မူခဲ့သော သိက္ခာပုဒ် နှစ်ရာနှစ်ဆယ့် ခုနှစ်သွယ်အား အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် အောက်ပါအတိုင်း ရေတွက်နိုင်ပါသည်-

| ar  |                        |                 |
|-----|------------------------|-----------------|
| (c) | ပါရာဓိက သိက္ခာပုဒ်     | ၄ ပါး           |
| (1) | သံဃာဒိသိက်သိက္ခာပုဒ်   | ၁၃ ပါး          |
| (2) | အနိယတသိက္ခာပုဒ်        | ၂ ပါး           |
| (9) | နိဿ႙ိပါစိတ်သိက္မွာပုဒ် | ၃၀ ပါး          |
| (9) | သုဒ္ဓပါစိတ် သိက္ခာပုဒ် | g) ပ <u>ါ</u> း |
| (G) | ပါ၎ိအေသနီ သိက္ခာပုဒ်   | ၄ ပါး           |
| (7) | သေဓိယ သိက္ခာပုဒ်       | ၇၅ ပါး          |
| (n) | သမထ သိက္မွာပုဒ်        | ၇ ပါး           |
|     |                        |                 |

ပါရာဓိကသိက္မွာပုဒ် ၄ ပါး

(၁) ပါရာဓိကသိက္မွာပုဒ် ၄ ပါး အနက် ပထမ ပါရာဓိကသိက္မွာပုဒ်မှာ မေထုန် မှီဝဲခြင်းဖြစ်၏။

(၂) ဒုတိယပါရာဓိက သိက္ခာပုဒ်မှာ ခိုးခြင်းဖြစ်၏။ ခိုးယူခြင်း၊ ခိုးယူစေခြင်း စသည်။

(၃) တတိယပါရာဓိက သိက္ခာပုဒ်မှာ လူသတ်ခြင်းဖြစ်၏။

(၄) စတုတ္ထပါရာဓိက သိက္ခာပုဒ်မှာ ဈာန် မရဘဲနှင့်ရသယောင် ဝါကြွားပြောဆိုခြင်းပင် ဖြစ်၏။

ပါရာဓိက သိက္မွာပုဒ် (၄) ပါးအနက် တစ်ပါးပါးကို ကျိုးပြီးသော ရဟန်းသည် ဦးခေါင်းပြတ်ပြီးသောသူသည် ဦးခေါင်းနှင့်ကိုယ်ကို ပြန်၍ဆက်စပ်သော်လည်း အသက်မရင်နိုင်သကဲ့သို့ ရဟန်းသံဃာအဖြစ်ကို မည်သို့မျှ မရနိုင်တော့ပေ။ လူဝတ်လဲခုံသာရှိတောာ့သည်။

ကျန်သိက္စာပုဒ်များကျိုးပါက ဘုရားရှင်ကိုယ်စား ရဟန်းတော်တစ်ပါး၌ အများကို ဆောင်းပန်ခြင်း

ဖြင့် ဖြေဖျောက်၍ရသေး၏။

ကူသိုလ်တော်

မန္တလေးမြို့ ကျောက်တော်ကြီးဘုရား အစ္ခရ္ခဘက်ရှိ မဟာလောက မာရဇိန် ကုသိုလ်တော် ဘုရားကြီးကို မင်းတုန်းမင်းကြီးက မန္တလေးမြို့တည်စဉ် ၁၂၂၁ ခုနှစ်က ( ၇ ဌာနအပါအဝင်) တည်ဆောက်ခဲ့သည်။ မဟာရံတံတိုင်း အတွင်း၌ ပိဋကတ်သုံးပုံ ကျောက်စာတော်ပေါင်း ၇၂၉ ဆူကိုပြဿဒ်များ ဆောက်လုပ်၍ ပူမော်ထားသည်။ ကမ္ဘာ့အကြီးဆုံး စာအုပ်အဖြစ်ထင်ရှားသည်။ ပိဋကတ်ကျောက်စာများကို ပဉ္စမသံဂ်ါယနာမတင်မီကာလက ထုလုပ်ခဲ့ခြင်း ဖြစ်သည်။ အများ ယူဆသကဲ့သို့ သင်္ဂါယနာတင်ပြီးမှ ကျောက်ထက်အက္ခရာ တင်ခြင်းမဟုတ်ပါ။

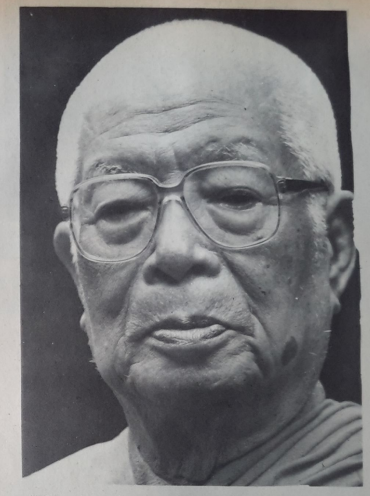
ကုသိုလ်တော်ဘုရားအနီး၌ မဟာရတ်တိုင်းအတွင်း ရသေ့ကြီးဦးခန္တီ သည် ၁၂၇၅ ခုနှစ်၌ ပိဋကတ်စာပေမှ အဋ္ဌကထာများကို ကျောက်ချပ်ရေ ၁၇၇၄ ချပ်ပြုလုပ်ပြီး ဝူပေါင်း ၇၅၈ ဝူ ဖြင့်ထားရှိသည်။

# နိုင်ငံအသီးသီးမှ ဆရာတော်ကြီးများ

ရဟန်းတော်များသည် ဘုရားရှင်ချမှတ်ပေးထားခဲ့သော ဝိနည်းတော်များအတိုင်း နေထိုင်ကျင်ကြ အားထုတ်ကြရပါသည်။

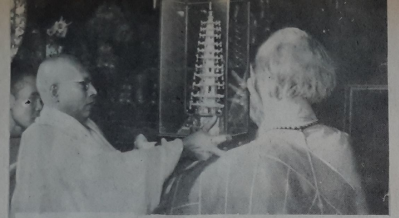


မြန်မာနိုင်ငံ သံဃာတော် အပေါင်း၏ ဉက္ကဋ္ဌဆရာတော် အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌဂုရု ဘန္ဒန္တ ဣန္ဒာစာရ ဆရာတော်နှင့် အကျိုးတော်ဆောင်ချုပ် တိပိဋကမရဓမ္မဘဏ္ဍာဂါရိက အင္ဒမဟာ ပဏ္ဏိဘ အဘိဓဇ မဟာရဌဂုရု ဘဒ္ဒန္တဝိစိတ္ထသာရာဘိဝံသ ဆရာတော်ဘုရား၊တို့ အနာကြီးရောဂါ ကုဆေးရံ့ ထောက်ကြံ့သို့ ကြွရောက်ပြီး၊ ဝေဒနာရှင်များအား တရားဟောကြားတော်မူစဉ်း



ထိုင်းနိုင်ငံမှ ထင်ရှားသော–ဦးဆောင်ဆရာတော်ဘိက္ခ႑–ဗုဒ္ဓဒသ– ထိုင်းနိုင်ငံတောင်ပိုင်း ဆွယင်မို SUAN MOKH ကျောင်းတော်မှ ဗုဒ္ဓဘာသာ ဘုန်းတော်ကြီးများအား ခေတ်အရ ပြုပြင်ပြောင်းလဲပေးခဲ့သူ





၁၉၅၂ တရုတ်ပြည်၌ ကျင်းပသော–အာရ အာဖရိကဒေသ ငြိမ်းချမ်းရေး ညီလာခံသို့ ကြွရောက်လာသော သီဟိုဠိနိုင်ငံ–အဖွဲ့ ခေါင်းဆောင်ရဟန်းတော်

ရဟန်းတော်များ ပြန်လွန်တော်မူသည့်အခါ မြန်မာနိုင်ငံတွင် ဘုန်းကြီးပျံများကိုကြီး ကျယ်ခန်းနားစွာ ကျင်းပလေ့ရှိသည်။

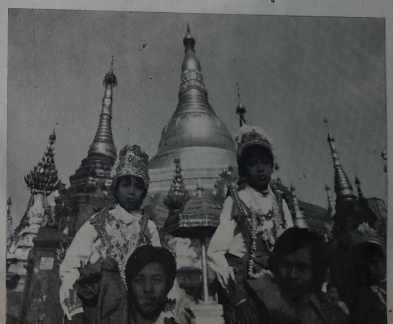
200



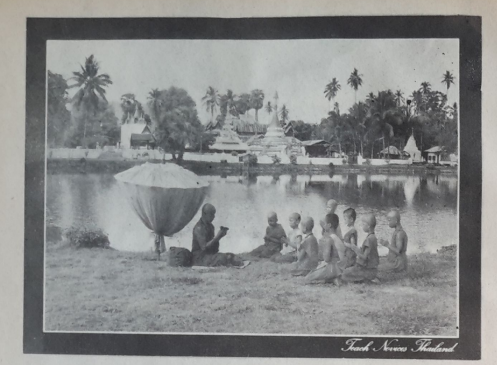


ရှမ်းပြည်တစ်နေရာမှ စုပေါင်းရှင်ပြုပွဲတော် မိဘများအတွက် ဂုဏ်ယူမဆုံး၊ မြန်မာနိုင်ငံပြည်မတွင် ဗုဒ္ဓသာသနာတော်အစဉ်အလာမပျက်သလို ရှမ်းပြည်နယ်တွင် လည်း အစဉ်အလာမပျက်တည်ရှိလျက်ရှိသည်။

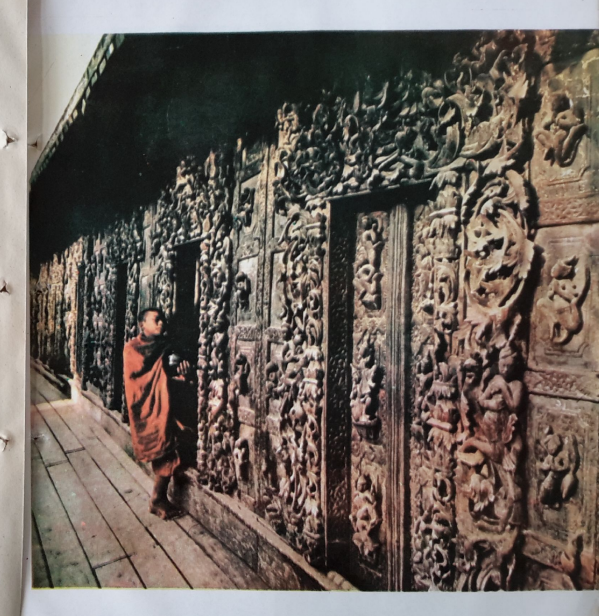
ရန်ကုန်မြို့ ခေတ်သစ် ရှင်ပြုပွဲတော်မှ ရှင်သာမကောလောင်းများ



200







မန္တလေးမြို့ ရွှေနန်းတော်ကျောင်း၊ သီပေါမင်းက မင်းတုန်းမင်းကြီး၏ အဆောင်တော်ကို ဘုန်းတော်ကြီးကျောင်းအဖြစ် ပြန်လည်မွမ်းမီ တည်ဆောက်ခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်။



အရှင်88ိတ္တသာရာ ဘိဝံသ မင်းကွန်း-ဆရာတော်

အရှင်နေမိန္ ပခုက္ကူ−ဆရာတော် အရှင်တောသလ္လ ပြည်–ဆရာတော်



အရှင်သူမင်္ဂလာလကာ်ရ ရန်ကုန်–ဆရာတော်

အရှင်သိရိန္ဒာ ဘိဝံဆ ယော–ဆရာတော် သုတ်+8နည်း+အဘိခမ္မာတွင် စုစုပေါင်း စာအုပ်ရေ (၂၀) အုပ်ရှိပြီး၊ နိကာယ် (၅) ရပ်တွင် စာအုပ်ရေ (၄၀)အုပ် ရှိပေသည်။ စုစု ပေါင်း ၂–ရပ်ပေါင်းလျှင် အုပ်ရေ (၆၀)အုပ် ရှိပါသည်။

တိပိဋကဘွဲ့ ရစေရန်အတွက် ပိဋကတ်သုံးပုံ မြေဆိုသူ ရှင်ရဟန်းတို့သည်— (၁) မင္ဗိုမန်ကာယ် (၂) အင်္ဂတ္တရန်ကာယ် (၃) သံယုတ္တန်ကာယ် နှင့် (၄) ခုချကန်ကာယ်မှ (၁၁) အုပ်တို့ကို အာဂုံဆောင် ရေးမြေဖြင့် မြေဆို ကြရပါသည်။

တ်ပိဋကမရ သာသနာ့အာဇာနည် ဘွဲ့ထူးကို ဆွတ်ခူးရရှိရန်အတွက် နေယပိဋကတွင် စာမျက်နှာ ၂၂၆ဝ–မျက်နှာ၊ သုတ္တန်ပိဋကတွင် စာမျက်နှာ ၇၇၉-မျက်နှာ၊ အဘိဓမ္မာပိဋကတွင် စာမျက်နှာ ၄၉ဝ၇-မျက်နှာ၊ စုစုပေါင်း စာမျက်နှာ ဂဝ၂၆ မျက်နှာတို့ကို ကောင်းမွန်စွာ အာဂုိပြန်ဆိုနိုင်ရပေမည်။

ထိုမျှသာမကပိဋကတ်သုံးပုံလာ သဘော့အဓိပ္ပာယ်တို့ကိုပါ အောင်မြင်စွာ ရေးသား မြေဆိုရပါသည်။ တော်ရုံတန်ရုံ ဖွဲ့သတ္တိဖြင့် တိပ်ဋကရေ ဘွဲ့ထူးကို ဆွတ်ခူးရရှိရန် မလွယ်ကူပေး တိပ်ဋကရေ စာမေးပွဲကြီးသည် စာမေးပွဲများတွင် အာက်ခံဆုံးဖြစ်ပေသည်။

၁၃၁၀-ပြည့်နှစ်မှစ၍ ယခု ၃၉ – နှစ် ကာလအတွင်း၌ တိ**ဒိဋကဓရ** ဘွဲ့ထူးကို ဆွတ်ခူးရရှိသည့် ဆရာတော်ကြီး ၅ ပါးမျှသာ ပေါ်ထွက်ခဲ့ပေ

သဗ္ဗပါပဿ အကရဏီ
ကုသလဿ ပသမ္ဗဒါ၊
သစိတ္တ ပရိယောဒါပနံ ,
တော် ဗုဒ္ဓါန သာသနံ ။
( ဓမ္မပဒါဗုဒ္ဓဝဂ်၊အာနန္ျာဘထ္ထု )
မကောင်းမှုဟူသမျှကို မပြုခြင်း ,
ကုသိုလ်ကောင်းမှုကို ပြည့်စုံစေခြင်း ,
မိမိစိတ်ကို မြူစင်စေခြင်း ,
ဤ သုံးပါးသည် ဘုရားရှင်တို့၏
အဆုံးအမတော် တည်း။

### နိုင်ငံအသီးသီးမှ မဟာယာနဂိုက်းဝင် ဘုန်းတော်ကြီးများ



တရုပ်ပြည် ချူဟွာတောင်ထိပ်ရှိ ချီယူအင်ဘုန်းတော်ကြီးကျောင်းတော်မှ ရဟန်းတော်များ

၁၅၁





တိ ဗက်-ရဟန်းမင်း ဒလိုင်း**လ**ားမား ဒုတိယ ရဟန်းမင်း ပန်ချ**်လ**ားမားတို့ ၁၉၅၄-တရတ်နိုင်ငံအမျိုးသား ကွန်ဂရက်သို့ ကြွရောက်မဲပေးစဉ်၊



၁၉၅၄ – ပီကင်းမြို့၌ ကျင်းပသော ညီလာခံသို့ **လ**ားမားဘုန်းတော်ကြီးများ ကြွရောက်ခဲ့ကြစဉ်း



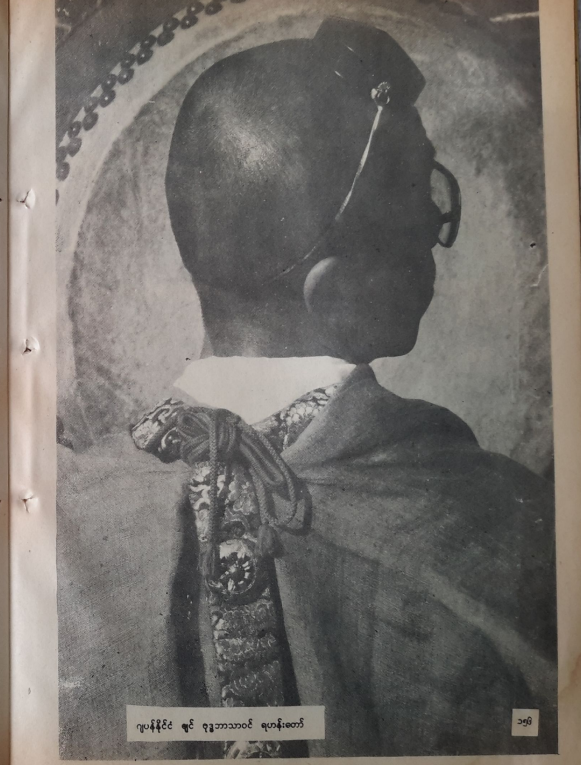
တရုတ်ဝုခ္မဘာသာဆရာတော်နှင့် ဗီယက်နမ်မှ ကိုယ်စားလှယ် ခေါင်း**ဆောင်တို့ စကား** ပြောဆိုနေကြစဉ်။ (၁၉၅၂)



အတွင်းမွန်ဂိုးလီးယား ကိုယ်ပိုင်အုပ်ချုပ်ရေးဒေသမှ ဘုရားကျောင်းတော်ကြီး ရှစ် ကျောင်းမှ **လ**ားမားဘုန်းတော်ကြီးများ၊ ကြွရောက်မဲပေးနေစဉ်၊ အဏုမြူလက်နက် မသုံးစွဲကြရန် မေတ္တာရပ်ခံစာ လက်မှတ်ရေး ထိုးနေကြစဉ်၊



ယနေ့ တရုတ်နိုင်ငံ ရှောင်လင်ကျောင်းတော်မှ ကွန်ဖူးလေ့ကျင့်နေသော ရဟန်းတစ်ပါး မြန်မာနိုင်ငံတွင် တစေတ်က ပွဲကျောင်းများ၌ ယောကျ်ားတို့၌ ရှိအပ်သော အတတ် ၁၈ ရပ် သင်ကြားပေးသလို ကိုယ်ခံတိုက်ခိုက်စွမ်းအားကို သင်ကြားပေးနေသည်။ ၁၅၅

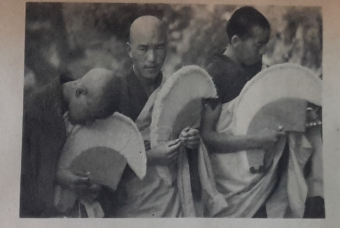




တရုတ်ပြည် ပိုဟွာ PAOHUA တောင်တော်ရှိ – လန်ချန်းဘုန်းတော်ကြီးကျောင်းတိုက် ဤကျောင်းတိုက်၌နှစ်စဉ် စုပေါင်းရဟန်းခံပွဲ ကျင်းပလေ့ရှိသည်။ ၁၉၅၁ ခုနှစ်က စုပေါင်းရဟန်းခံပွဲကျင်းပနေစဉ်

ကိုရီးယားနိုင်ငံ ဟိန်ဆာကျောင်းတော်မှ ရဟန်းတော်များ





တိဘက်နိုင်ငံ လားမားဘုန်းတော်ကြီးများ (အဝါရောင်ဦးထုပ်ဆောင်းဂိုက်း)

ဘူတန်နိုင်ငံ ရဟန်းတော်များဗုဒ္ဓဘာသာ ပွဲတော်တစ်ခု၌ ကခုန်နေကြစဉ်







(ထိဗက်ပ္ရရပိုက်မှုမှ) ထိုင်္ကေရး ပန်းချီ ဝိနည်းအရ ရဟန်းတော်များ

ပိုင်ဆိုင်အပ်သော ပစ္စည်းများ

भिवेशक्रक्वित्तर्सी रेंगेर्स्य स्वापन द्वाराम् स्वापन स्व अप्रदेशश्रीरवणक्रियव विवयद्भववर्वरवर्त्वेष्ट्रेशनक्षा रिवड्वेश्वर्थ कमानाम् नित्ति के क्षित्र के अवन्ति के स्ति है। व्यापित विवान माने कि स्तान के स्ति के अवस्ति के अवस्ति के अवस् कि गएकी कुष्ट्रणके र देवाकुरी व्यापेय स्पेत्र स्ति क्षित्र स्वित क्षित स्वापेत्र कुण्य के स्ति कि स्वाप्त कि स भित्त क्षित माने देवा पूर्व माने स्वत्र माने स्वत्र क्षित स्वत्र क्षित स्वत्र क्षित स्वत्र क्षित स्वत्र क्षित

# ဘိက္ခုနီ သာသနာ

ဂေါတမဘရားရှင် ပွင့်တော်မမူမီ ခေတ်အခါက အိန္ဒိယ နိုင်ငံ့၌ အမျိုးသမီး တို့သည် အဖိနှိပ်ခံ အနှိမ်ခံ လူတန်းစား တစ်ရပ်အဖြစ် ရပ်တည်ခဲ့ရသည်။ ထိုခေတ်က ထွန်းတောက်ခဲ့ သော ဗြဟ္မဏဝါဒ အရှိန်အဝါအောက်တွင် ပြားပြားဝပ်မျှ အနှိမ်ခံနေရပေသည်။ (လင်သေ သည့်အခါ အလောင်းကို မီးရှို့နေစဉ် ကျန်ရစ်သူဇနီးသည်က မီးပုံထဲသို့ ခုန်ချ သတ်သေရ သည်အထိ အဖြစ်ဆိုးခဲ့သည်။)ထိုပြဟူဏ ဝါဒ အောက်တွင် တစ်လျှောတ်လုံး အနှိမ်ခံလာရသော မိန်းမှ(၀ါ)အမျိုးသမီးများသည် ဂေါတမဗုဒ္ဓ ဘုရားရှင် ပွင့်ထွန်းတော်မူလာသော အချိန်ကျမှ ပင် အနည်းငယ် ခေါင်းထောင် လာနိုင်ပေတော့သည်။

သို့သော် ထိုအခွင့်အရေးကို အမျိုးသမီးတို့သည် ဘုရားရှင်ထံမှ ထွယ်လွယ်ဖြင့် ရယူခဲ့ရ ခြင်းကားမဟုတ်ပါ၊ ထိုအမျိုးသမီးတို့၏ အခွင့်အရေးကြီးကို ဦးဦးဖျားဖျား ကြီးစားရယူခဲ့ သော ခေါင်းဆောင် အမျိုးသမီးကြီးကား မဟာပဇာပထိ ဂေါတမီခေါ် မြတ်စွာဘုရား၏ မိထွေးတော်ကြီးပင်ဖြစ်လေသည်။

ဘုရားဖြစ်တော်မူပြီး ဝါတော် တစ်ဝါရတော်မူသည့် ၁၀၄-ခု တပေါင်းလအချိန်အခါ တွင် ဖွားဘက်တော် ကာဠုဒါယီ၏ လျှောက်ထားချက်အရဆွေတော်မျိုးတော်တို့ကို ချီးမြှောက် တော်မှုရန်အလို ၄၁၊ ကပ်လစတ်နေပြည်တော်သို့ ကြွတော်မူခဲ့ရာ ကဆုန်လတွင် ဧာတိဋ္ဌာနေ ကပိလဝတ် နေပြည်တော်သို့ ကောင်းမွန်စွာ ရောက်တော်မူလာလေသည်။ ကပိလဝတ် နေပြည် တော်သို့ ဆိုက်ရောက်တော်မူပြီး နီဂြေးဓာရံဥယျာဉ်(ကျောင်း)တော်၌ ရဟန္တာများနှင့် ထက္ခ သီတင်းသုံးတေ ၁မှ၏၊

ထိအခါ မိထွေးဘော် မဟာပဇာပထိ ဂေါတမီသည်လည်း ဘဝဘဝက ဖြည့်ဆည်းဖူးခဲ့ သော ပါရမီတို့၏ နိုးဆော်မူကြောင့် သာသနာတော်သို့ ဝင်ရောက် ရဟန်းပြုခွင့်ရရန် ဘုရား ရင်အား တောင်းပန်လေ၏၊ ထိုအခါ ဘုရားရှင်က "မိထွေးတော် မသင့်သေး၊ မြတ်စွာဘုား၏ ဓမ္မဝိနယ သာသနာတော်၌ မာထုဂါမ၏ လူ့ဘောင်မှ ရဟန်းဘောင်သို ဝင်ောက် မဟန်းပြု ခြင်းကို သင်မနှစ်သက်လင့် 'ဟု သုံးကြိမ်ထိုင်တိုင် ပယ်မြစ်တော်မူခဲ့လေသည်။

ငါးဝါမြောက် အချိန်အခါတွင် ဘုရားရှင်၏ ခမည်းတော် သုဒ္ဓေါဒနမင်း ကြီးသည် ပရိနိဗ္ဗာန်စံခဲ့လေသည်။ မိဖုရားခေါင်ကြီးဖြစ်သော မဟာပဇာပထိဂေါတမီ (ဘုရားရှင်၏မိထွေး တော်)သည် နဂိုကပင် သာသနာတော်သို့ ဝင်၍ ရဟန်းပြုရန် စိတ်သန်နေခဲ့ရာ သုဒ္ဓေါဒန မင်းကြီး ကွယ်လွန်ခဲ့ပြီးသည့်နောက်၌ လူဝတ်ကြောင်ဘဝကို စက်ဆုပ်၍ နေခဲ့လေသည်။

ထိုအခါ အလိုလိုကပင် စိတ်အားထက်သန်နေသော မဟာပဇာပထိ ဂေါတမီသည် လူ့ ဘောင်ကို ခွာရှောင်ရန် ဆုံးဖြတ်ချက်ချလိုက်ပြီးလျှင် ဝိုင်းဝန်းတောင်းဆိုလာကြသော မင်းသမီး တို့နှင့်အတူ ဆံပင်ထိုဖြတ်၍ ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်ထိုဝတ်ဆင်ကာ ပရ်ဗိုင် ရဟန်း အသွင်ဖြင့် သွားကြပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆီးအဝတ်များကို ဝတ်ဆင်ကာ မြတ်စွာဘုရားရှိရာ (ဝေသာလံပြည်) သို့ သွားရောက်ကြရန် စီစဉ်ကြလေ၏၊ ရက်ပေါင်းများစွာသွားကြ၍ ဝေသာလီသို့ ရေ က်ကြ သောအခါ၌လည်း ဂေါတမီနှင့် သာကီဝင်မင်းသမီးအပေါင်းတို့သည် ဆင်းရဲပင်ပန်းနွမ်းနယ် နေမှုကို ပ**ာ**န္မမထားပဲ ဘုရားရှင်သီတင်းသုံးရာ မဟာခုန်ဟောရှိ ကူဌာဂါရသာလာမည် သော ကျောင်းတော်အဝသို့ သွားရောက်စုံရုံးကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားသည်

မိထွေးတော် ဂေါတမီအား ဂရုခ တရားရှစ်ပါးထို ခံယူစေလေသည်။ ''အာနန္ဒာ မဟာ ပဇာပတိဂေါတပီသည် ဂရုခ ရှစ်ပါးကို အကယ်၍ဂန်ခံသည်ဖြစ်အံ့၊ ထိုဝန်ခံခြင်းသည်ပင် ထို ဂေါတမီအတွက် ပဉ္စင်းခံမှု ဖြစ်စေလော့''ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဘိက္ခူနီမသည် ပခင်းဖြစ်၍ ဝါတစ်ရာရှိသော်လည်း ထိုနေ့ပခွင်းဖြစ်သောရဟန်းအား ရှိခိုးခြင်း၊ ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း၊လက်အုပ်ချီခြင်း၊ ရှိသေခြင်း၊အမှုကိုပြုရမည်။ ဤတရားကိုလည်း ရှိသေ၍ လေးစား၍ မြတ်နိုး၍ ပူဇော်၍ အသက်ထက်ဆုံး လွေန်ကျူးအပ်ဟု ဆိုရိုးရှိခဲ့၏။

ဤလိုနှင့် ဘုရားရှင်လက်ထက်၌ ဘိက္ခူနီသာသနာ ပေါ်ပေါက်ခဲ့၏။ သာသနာ ၄၅၀ တွင် ဘိက္ခူနီ ရှိဦးမည်ဟု အထောက်အထားများရှိ၏။ သို့သော်ဘိက္ခူနီသာသနာသည်။ သာ သနာ''၅၀၀''၏ နောက်ပိုင်းကာလ၌ လုံးဝရှိတော့ဟု ယူဆရသည်။

မြန်မာနိုင်ငံမှ အာမျိုးသမီး သာသနာ္ဝန်ထမ်းများ

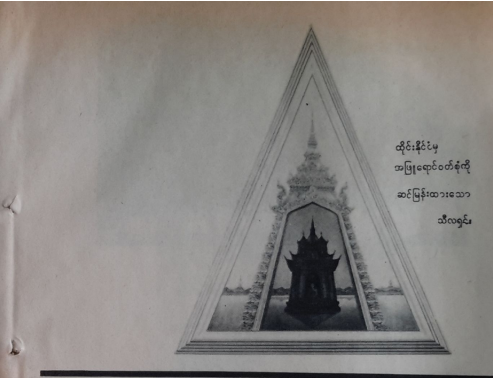
မြန်မာ ရာဇဝင် ရှေ ပိုင်းခေတ်ဟုဆိုအပ်သော ပျူခေတ် (သရခေတ္တေရာနှင့်ဟန်လင်း) ပုဂ ခေတ်တို့တွင် မည်သို့သောအမည်ဖြင့် ပညတ်မှည့်ခေါ်ခဲ့သည်ဟု မသိနိုင်သော်လည်းသီလ-ရှင် (ဝါ) ပရိဗိုင်မများသည် ရဟန်းဆော်များနှင့်အတူရှိနေခဲ့ကြောင်း မှတ်တမ်းနှင့်ကျောက် စာတို့အရသိရသည်။ နောက်ခေတ် ဖြစ်သော အင်းဝဇေတ်တွင်မူ သီတင်းသုံးဟူသောအမည်း သပ္ပရိုဟ် ဟူသော မွန်အမည်နှင့်လည်းကောင်း၊ မွန်သံအလိုက် မြန်မာသံ သွပ္ပယိုဟူသော အမည်တို့ဖြင့် ထင်ရွားခဲ့လေသည်။

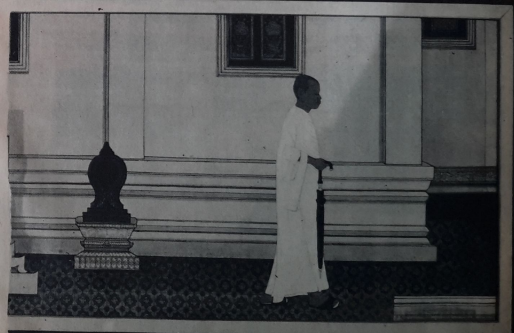
အင်းဝခေတ်မှအမျိုးသမီး သာသနာ့ ဝန်ထမ်းတို့မှာ ဝတ်စုံအဖြူရောင်ကို ဝတ်ဆင်ခဲ့

ကြသည်။ ထွန်ခဲ့သည့် အနှစ် ၄၀ ကျော်လောက်က အမျိုးသမီးသာသနာဝန်ထမ်းတို့သည် ခါး ဝတ်နှင့် အပေါ် ရုံတို့ကို မြေနီဆိုး၍ဝတ်ကြပြီး အင်္ကျီကိုမူ အဖြူရောင် သက်ယက်ဝတ်ဆင်ကြ သေးသည်ဟု သစ်ဆိမ့်ဆရာကြီးကပြောပြဘူးသည်။ ဤစကားကိုထောက်၍ သီလရှင်များ လုံးဝအဖြူရောင် ပျောက်သွားသည်မှာ နှစ်ပေါင်း ၄၀ခန့် မျှသာ ရှိသေးသည်ဟု ရဝေထွန်း၏ သီလရှင်သမိုင်း (၁၉၆၅)စာအုပ်ထဲတွင် ဖော်ပြထားသည်။



သိရိလင်္ကာနိုင်ငံမှ သီလရှင်(မြန်မာနိုင်ငံ သီလရှင်များကဲ့သို့ နီညိုရောင်ဝတ်စုံဖြင့်)





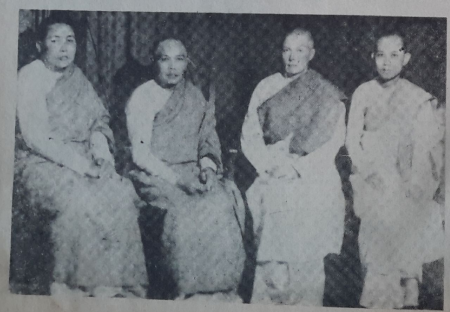


#### ထိုင်းနိုင်ငံ ကျားဂူကျောင်း

- အလွန်ကြီးမားသော သစ်ပင်ကြီးအောက်မှ ရဟန်းတော်များ
- သီလရှင်များ စုဝေးတရားနာယူကြစဉ်

ထိုင်း ကမ္ဗေဒီးယားနှင့် လောနိုင်ငံများမှ ယခုခေတ်သီလရှင်တို့သည် အဖြူရောင်စတ်ရုံကို ဝတ်ဆင် ထားကြသည်။

နိုင်ငံခြားသူ သီလရှင်တဦး (ဝဲမှ ယာ - တတိယ)ကို ခေါ် ဥာဏစၥရီတို့နှင့် အတူ တွေ့ရစဉ်



မြန်မာနိုင်ငံမှသီလရှင်



တရုတ်နိုင်ငံမှ ထင်ရွားသော တန်ချိုသီလရှင်ကျောင်းတိုက် အမ်းဘုမ်းပေးခါနီး ဘုရားစာရွတ်ဆိုနေကြသော – တန်ချိုသီလရှင်ကျောင်းတိုက်မှ ဆရာကြီးများ







ဗုဂ္ဓမွေးနေ့ အထိမ်းအမှတ်ပွဲ၌ တရုတ်/ထိဗတ် သီလရှင်များ ဘုရားစေတီကိုဝိုင်းပြီးဘုရားစာရွတ်ဖတ်နေကြစဉ်။







The nuns of the Chiuhua Lotus Association on Mt. Chiuhua, reciting the name of Amita Buddha.

Pilgrims from various places paying a visit to Mount Chiuhua.



# တင်မျှ စာဆုဝ်တိုက်၌ ရရှိနိုင်သော စာအုဝ်များ

မှာကြားလိုစသာစာအုပ်များ

|                                                                                     | المراق المراق               | 35000                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------|
| ာ၊ သားသမီးနီးလို <b>ေ</b> းလိုသော် (ပဉ္စမအကြိမ်)<br>၂၊ တစ်သက်မခွဲရွှေလက်တွဲလိုလျှင် | ၃၂ ကျပ်(<br>ကျပ်(           | )<br>)ပြန်လည် ပုံနှိပ်ရန် ခွင့်<br>ပြုချက်ရပြီး |
| ၃။ စိတ်ပညာစမ်းသပ်နည်း                                                               | ၃၅ ကျပ်(                    | )                                               |
| 9' CEREBRAL MALARIA 2000                                                            |                             | ကျ ၁င်းသားမျှာ                                  |
| အတွ.က်                                                                              | ၂၀ ကျပ်(                    |                                                 |
| ၅။ လိင်မှတစ်ဆင့် ကူးစက်သော ရော်ဂါများ<br>၆။ လက်တွေ့အသုံးချ အဆင့်မြင့် ဖိုမပညာ       | ၄၀ ကျပ်(                    | )                                               |
|                                                                                     | ပထမတွဲ (<br>ဒုတိယတွဲ (      | ) နှစ်တွဲ ပေါင်း၍ ပြန်<br>)လည်ပုံနှိပ်နေပါပြီ   |
| ၇၊ နိုင်ငံတက္ကာအဆင့် ဉာဏ်စမ်းပဟေဠိ                                                  | ၃၀ ကျပ် (                   | )                                               |
| (ကွန်ပြူတာ အဆင့် ရည်မှန်းသူမျ                                                       |                             |                                                 |
| ဂ၊ သင့်ရင်သွေး မွေးစမှ အရွယ်ရောက်ချိန့်အ<br>ကြုံရတတ်သောပြဿနာစုံနှင့် အဖြေများ       | ω                           |                                                 |
| တစ်နှစ်အောက်ကလေးများအတွက် ပထမ                                                       | တဲ့ ၁၅ ကျပ်(                |                                                 |
| တစ်နှစ်အထက်ကလေးများအထွက် ဒုတိယ                                                      |                             | (                                               |
| ၉။ လူငယ်များအတွက် ဉာဏ်စမ်းပညာ                                                       | 013 11                      | 1                                               |
| အင်္ဂလိပ်–မြန်မာ နှစ်ဘာသာ ပထမ                                                       | တွဲ ၃၅ ကျပ်(၊               | )                                               |
| စုထိပ                                                                               | သတွဲ ၃၅ ကျပ်(               | )                                               |
| ၀၀။ တက္ကသိုလ်ကျောင်းသားများအတွက်                                                    |                             |                                                 |
| နိုင်ငံတကာ အင်္ဂလိပ်စာ TOEFL ပထစ                                                    |                             | )                                               |
|                                                                                     | ာတွဲ ၃၀ ကျပ် (              | )                                               |
| ၁၁၊ သူနာပြုဆရာမများနှင့် ကျန်းမှာရေးဝန်ဝ                                            | ၁မ်းများ                    | \ \C\$\$:\$\$                                   |
| အတွက် အခြေခံကုထုံးကုနည်းများ ပထ                                                     | မတ္လ ၄၅ ကျပ (               | ) ပြန်လည်ပုံနှိပ်                               |
| 2 2 20 2 2                                                                          | သတွဲ ၄၅ ကျပ် (<br>၃၅ ကျပ် ( | ) နေပါပြီ                                       |
| ၁၃၊ ကိုယ်ဝန်ဆောင်လက်စွဲ                                                             | 57 (                        | ) ပြန်လည် စီစဉ်ဆဲ                               |
| ၁၄။ ငှက်ဖျားရောဂါ                                                                   | 10 (                        | )                                               |
| ၁၅။ ကမ္ဘာအမြင့်ဆုံး မင်ဆာအဆင့်။ဉာဏ်စမ်း                                             |                             | ( )                                             |
| ၁၆၊ အရေပြားရောဂါများ (တတိယအကြိမ်                                                    |                             |                                                 |
| ၁၇။ အဆင့်မြင့်ဉာဏ်စမ်းပညာ                                                           | ၄ဂ ကျပ်                     |                                                 |
| (၁ုထိယအကြိမ်)                                                                       |                             | 70 200 700                                      |
| ၁၉။ အသက်လေးဆယ်ကျော်လျင်                                                             |                             | ပြန်လည်ပုံနိုပ်နေ <b>ပါပြီ</b>                  |
| ၁၉၊ အထွေထွေဗဟုသုတ္လေ ့လာနည်းပညာ                                                     | ၄၀ ကျပ်                     |                                                 |
| ပထမတွဲ (အထက်တန်ကျောင်းသားများ                                                       | အတွက်)                      | 1                                               |

ခုတိယတွဲ(တက္ကသိုလိကျောင်းသားများအတွက်) ၄၀ ကျပ်

#### အမှားပြင်ဆင်ချက်

#### စာမျက်န္မာ-၇

ပရိယတ္တိခေါ် စာပေ ပိုင္ခကတ်တို့ကို မာဂ္ဂဓ (ပါဠိ) <u>ဘာဂသာဖြင့်</u> နွတ်ငုံ ယူဆောင်လာကြသည်။ ။

#### စာမျက်နှာ-၉၄

မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တော်တိုင်နာ့ မကျန်းဖြစ်စဉ်ကလည်း အ**ရှင်မဟာဂု**န္ဒ

#### စ၁မျက်နှာ-၁၅၀

သိုတ်-ဝိနည်း အဘိမ္မောဟု ပိဋကတ်သုံးပုံတွင် စာအုပ်ရေ (၂၀)။ နိကာယ်သက်သက်တွင်စာအုပ်ရေ (၂၀)ပိဋကတ်သုံးပုံနှင့် နိကာယ်သကဲသက် နှစ်ရပ်ပေါင်းလျှင် (၀ါ)နိကာယ်ငါးရပ်၌ စာအုပ်ရေ (၄၀)ရှိပါသည်။

ထိပိဋကတ္ပွဲ ရစေရန်အတွက် ပိဋက**တ်သုံးပုံဖြေဆိုသူ ရှင်ရဟန်း**ဘို့သည်

ဗီဃနိကာယ်မှ သိုတ်သုံးကျမ်း- (၃)အုပ်။ ဥဋ္ဌကနိကာယ်မှ ဝိနည်း ငါးကျမ်း- (၅)အုပ်။ အဘိဓပ္ပာ ခုနှစ်ကျမ်း- (၁၂)အုပ်။ ပေါင်းအုပ် (၂၀)တို့ကို အာဂုံဆော့ 2င်ရေး ဖြေဖြင့် ဖြေဆိုကြရပါသည်။